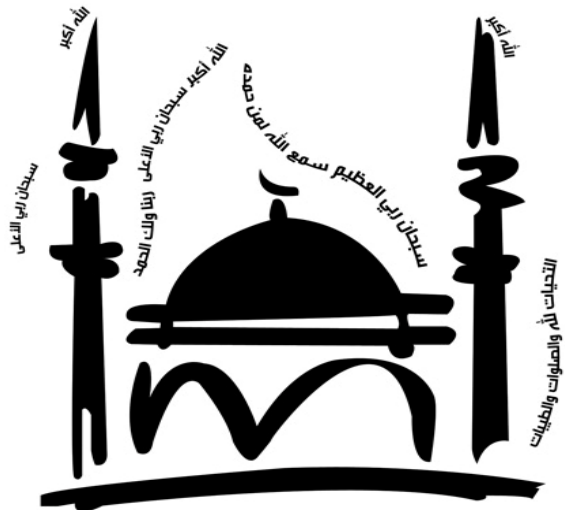


أ ف ل م ر ظ أ ت ل ي

# أول صرة أصلي

وكان للصلة طعم آخر



د. خالد أبو شادي

أ ف ل م ر ظ أ ت ل ي



حقوق الطبع محفوظة  
**لدار الراية للنشر والتوزيع**

الطبعة الرابعة للناشر

٢٠١٠ هـ ١٤٣١ م

رقم الإيداع: .....

الترقيم الدولي: I.S.B.N

.....

## أيكم بطل هذه القصة؟

عن أبي هريرة رض أن رجلاً دخل المسجد ورسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جالس في ناحية المسجد فصلّى، ثم جاء فسلّم عليه فقال له رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وعليك السلام، ارجع فصلّى فإنك لم تصلّى، فصلّى ثم جاء فسلّم فقال: وعليك السلام، ارجع فصلّى، فإنك لم تصلّى، فصلّى ثم جاء فسلّم فقال: وعليك السلام، ارجع فصلّى فإنك لم تصلّى، فقال في الثانية أو في التي تليها: علّمني يا رسول الله، فقال:

«إذا قمت إلى الصلاة، فأسبغ الوضوء، ثم استقبل القبلة، فكثّر ثم أقرأ ما تيسر من القرآن، ثم اركع حتى تطمئن راكعاً، ثم ارفع حتى تستوي قائماً، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً، ثم ارفع حتى تطمئن جالساً، ثم افعل ذلك في صلاتك كلها»<sup>(١)</sup>.

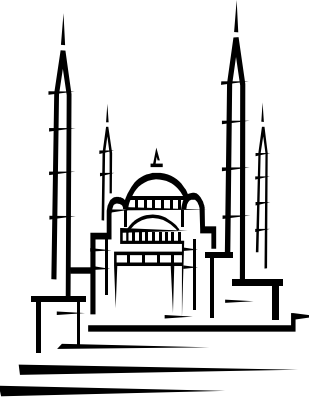


(١) صحيح الترغيب والترهيب رقم: ٥٣٥.



## مفاتيح الحلاوة

أو سُمّها إن شئت: دليل استخدام الكتاب، وهي أهم صفة من صفحات الكتاب، لأنها تعلّمك كيف تحوّل ما تقرأ إلى واقع حي ونتيجة ملموسة، وهي كما يلي:



### ١) قلماً تجتمع الجودة مع السرعة

إذا أردت تمام الاستفادة من الكتاب وبالتالي من الصلاة، فأعطي الصلاة وقها، ولا تستعجل في أدائها، ولا تسرق منها، فإنما تسرق من خشوعك، وتنهض من إيمانك، والصلاحة بركة، وكم من معان لطيفة يفهمها المصلّى أثناء صلاته ولم تكن قد خطرت بقلبه قبل ذلك، وكل هذا يدعوك إلى التمهّل، فتمهّل.

وليس التمهّل أثناء الصلاة وحدها، بل مبكرًا ومن قبل الصلاة، فأمر رَسُولُكَ إِذَا أَرْدَتَ الصَّلَاةَ أَنْ تَأْتِيهَا وَقْدَ عَلَتِكَ السَّكِينَةُ لَا مَهْرُولًا، لَئَلا تَلْجُ صَلَاتِكَ وَأَنْتَ مُضطَرِّبٌ، تَعْلُو أَنفَاسَكَ وَتَبْطِيءُ مَعْهَا أَفْكَارَكَ، فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «إِذَا ثُوَّبَ لِلصَّلَاةِ فَلَا تَأْتُوهَا وَأَنْتُمْ تَسْعُونَ، وَأَتُوهَا وَعَلَيْكُمُ السَّكِينَةُ، فِيمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوْا، وَمَا فَاتُكُمْ فَأَتْقُوا، إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا كَانَ يَعْمَدُ إِلَى الصَّلَاةِ فَهُوَ فِي صَلَاةٍ»<sup>(١)</sup>.

أي أنه في حكم المصلّى، لذا ينبغي له اعتماد ما ينبغي للمصلّى اعتماده، واجتناب ما ينبغي للمصلّى اجتنابه.

(١) صحيح: رواه مسلم عن أبي هريرة كما في صحيح الجامع رقم: ٤٥٦ ، والشوب: الإقامة.



**٢) التنويع أساس:**

التكرار أول طريق الملل، والملل هو الذي يقود إلى السهو والغفلة عن معاني الصلاة، والنفس سريعة الملل، فإذا كررت نفس الأذكار التي تحفظها، وتفكرت في نفس المعاني كل مرة مللت الصلاة وهرب منك الخشوع، لذا ستقرأ أذكاراً كثيرة ومنوعة في هذا الكتاب لكل ركن من أركان الصلاة، وليس المطلوب منك أن ترددتها جميعاً في صلاة واحدة، بل تخير لكل صلاة ذكراً، وعش بين أنوار هذا الذكر، وتأمل معانيه، وعندما تعتاده ويتسلل إليك الشيطان عن طريق السهو؛ انتقل إلى غيره.

**٣) خذ الكتاب بقوة:**

ليس المطلوب أن تقرأ الكتاب كله بسرعة ودفعه واحدة، بل المقصود أن تقرأ القليل وتشرب معاني هذا القليل، ثم تعمل بهذا القليل فإنه يوصلك إلى الكثير بإذن الله.

**٤) سرعة التلبية أخف:**

قم إلى الصلاة متى سمعت النداء، وب Kerr إليها ما استطعت، لتطرد همَّ الدنيا وتغرس بدلاً منه هم الآخرة، وتحظى بشمرة الرزق الروحي للصلاة مكافأة لك على جهدك، ومقابلة للإحسان بالإحسان.

**٥) الأماكن البعيدة والأوقات الذهبية:**

لاشك أن القلب يكون أكثر استعداداً وأقرب قبولاً وأظهر روحًا في الأماكن المقدسة كالمساجد خاصة لو كان أمام الكعبة أو في الروضة الشريفة، وفي الأرض المقدسة مثل رمضان بلياليه واعتكاف العشر الأواخر





منه، مما يجعل العمل بهذا الكتاب فرصة سانحة وكتزا سهل المنال في ظل تفريغ طبيعي للعبادة وفراغ نفسي من كل الهموم الدنيوية وبركة لا تدانيها برقة أى وقت أو مكان آخر.

#### **٦) السرعة والبطء:**

فأطل في الصلاة منفردًا، ولا تطل فيها إن كنت تؤم المصلين إلا إذا علمت أنهم يؤثرون التطويل، وهذا أصوب، وأقرب إلى السنة، وأدنى إلى الإخلاص، وأرجى للمنال. وكثير من معاني هذا الكتاب تجدها في صلاة الفرد وفي النافلة حيث الإطالة كما تشاء والاغتراف من هنر السكينة وحدك، واعلم كذلك أن صلاة الجماعة أول النهار وأنت مشغول في عملك ليست كصلاة آخر النهار حين ترجع إلى البيت وتستريح لك فرصة التبكيـر إلى المسجد وصلاة السنة والاستعداد للصلاة، وواجبك أن تقتنص من كل صلاة أقصى ما تستطيع من غنائم وثمرات.

#### **٧) حفظ الأذكار:**

لا بد لك من حفظ أذكار الصلاة المأثورة عن النبي ﷺ بأنواعها إن أردت ذروة حضور القلب، وقد اخترت لك الصحيح منها دون الضعيف، لتعيش أجواء الصلاة تماماً كما عاشها رسولك ﷺ من قبل، وتلهج بنفس ما هاج به، فتفتني أثره نفساً بنفس، وركعة برکعة، وصلاة بصلة.

#### **٨) جوف الليل أخشع:**

لا شك أن جوف الليل أحب للرب، وأقرب من الرحمة، وأبعث على حضور القلب، وأبعد عن الأشغال، وأدنى من الإخلاص، وأدعى لجمع الهم





على الله، فضلاً عن أهم شيء يحدث فيه وهو نزول الرب سبحانه إلى السماء الدنيا  
ليستقبل كلام من أحبه وناجاه.

### ٩) حطم ياسك:

الخشوع من الإيمان، والإيمان يزيد وينقص، وبالتالي الخشوع يزيد وينقص،  
يزيد بالاشغال بالعلم النافع والعمل الصالح، كما ينقص بمرض القلب،  
ويذهب بموته، وذلك بالانصراف إلى الشبهات والشهوات، فإذا قل خشوعك  
في وقت من الأوقات فما هي غير جولة وبعدها جولات، وإذا زارك الفتور مرة  
فالمهارة أن تقصر فترة الزيارة، وتتدارك بسرعة بالإقبال على الطاعات لتكميل  
مشوار اللذة الإيمانية.

### ١٠) ارفع سقف تطلعاتك:

إذا لم تسع في زيادة خشوعك فسيهاجم الشيطان رصيده الحالي من الخشوع  
ليقل، ثم يتضاءل رويداً رويداً حتى تفقد حلاوة الصلاة، وتحول صلاتك إلى  
عبء ثقيل، ثم تكسل عنها وتؤخرها عن وقتها، والحل الذكي: أن تعلو لكي لا  
تهبط، وتزيد لثلا تنقص، وتتطلع دائمًا إلى مقامات أعلى من حضور القلب وإلا  
غاب، وأن تكون طموحًا في خشوعك، ولا ترضى بأن تكون عاليًا بل تسعى  
دائماً إلى الأخشى.

### ١١) بين المد والجزر:

ففي لحظات فتورك لا تُطيل صلاتك وبادر بها سهو الشيطان، لأنك إن  
أطلت فيها سهوت وغفلت، وفي لحظات المد الروحي والعلو الإيماني وربما

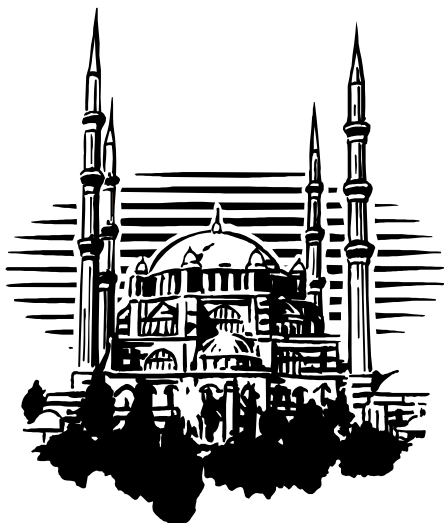




القلب أطل ما شئت واغرف من معاني الصلاة ما استطعت، وأعطيها حظها من السكينة والطمأنينة.

١٢) في الفراغ والشغل:

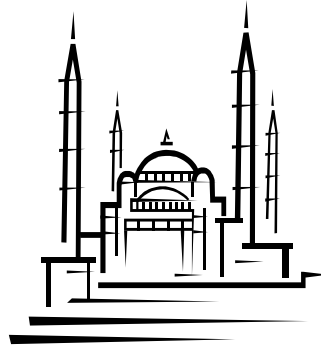
كان أبو الدرداء رض يقول: من فقه الرجل أن يبدأ بحاجته قبل دخوله في الصلاة ليدخل في الصلاة وقلبه فارغ. فاجتهد في تفزيذ هذه الوصية البهية لتنعم بالهدية، ولا تكون مشغولاً بدنياك قبل الصلاة وأثناء الصلاة وبعد الصلاة، وإن سرقت صلاتك من بين يديك، وشربت كوزها أمام عينيك.





## أول مرّة !!

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره،  
ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن  
سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل  
له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد  
أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله،



﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تُؤْمِنُ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ۱۰۲].

﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ آتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحْدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَآتَقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ عَنْهُ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ [النساء: ۱].

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ وَقُلُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴿٧﴾ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ۷۰، ۷۱].

### أما بعد:

فقد يسر الله لي الاطلاع على هذه الرسالة القيمة لابن القاسم رحمه الله، وقد رأيتها أول ما رأيتها أثناء تصفحى لإحدى المواقع الإلكترونية<sup>(١)</sup>، وقد اعتمد

(١) رسالة أسرار الصلاة في موقع صيد الفوائد بعنابة أبي عبد الله همام الجزائري.





المعتني بها في إخراجها على ثلاث نسخ خطية لكتاب السباع لابن القيم من بلدان ثلاثة، وهي مصر وال العراق والمملكة العربية السعودية، ولم أتوقف وقتها عندها كثيراً، ثم وفقيني الله لزيارة بيته الحرام معتمراً، فرأيت الرسالة بعنوان آخر<sup>(١)</sup>، وقد أشار متنقها إلى أنه اختارها من كتابين لابن القيم:

▪ **الأول:** كتابه عن مسألة السباع، وقد قال ابن القيم في آخره: «فهذه إشارة ما ونبذة يسيرة جداً في ذوق الصلاة».

▪ **الثاني:** في كتاب ابن القيم عن الصلاة وحكم تاركها.

والرسالة مغمورة بين كتب ابن القيم الشهيرة، والفائدة منها لا توصف، وقد استفادت منها غاية الاستفادة في صلاتي، وأتاحت لي العمرة التفرغ للغوص في معانيها والتأمل في كنوزها ثم تطبيقها، وكانت هذه الرسالة من رزق العمرة الذي رزقنيه ربِّي، وأحسست أنِّي لم أكن أصلي قبل هذه الرسالة، وصرت واقفاً أمام الكعبة وكأنِّي أصلي لأول مرة.

ولما رجعت من العمرة اطلعت عليها أكثر من مرة حتى عقدت العزم على نشرها لتعلم الفائدة، لكنني تصرفت فيها وعاجلتها برؤية مغايرة، وكان عملي في هذه الرسالة كالتالي:

**(١) الجمع بين الرسائل الثلاث، حتى تخرج هذه الرسالة جامعة لخلاصة الرسائل الثلاث، حيث وجدت اختلافاً كبيراً بين هذه الرسائل، وفي كل**

---

(١) رسالة ذوق الصلاة، انتقاء عادل عبد الشكور الزرقاني، ط ٢، دار طويق بالرياض، ١٤٢٣ هـ / ٢٠٠٢ م.





واحدة من الفوائد ما ليس في الأخرى، فجمعت الفوائد المتفرقة كلها في رسالة واحدة، فكانت هذه الرسالة التي بين يديك.

- (٢) تبسيط لغتها لتناسب عموم الناس، فيسهل فهمها والعمل بها في ظل ما أصاب لغتنا العربية من هجمات جعل من الصعب على الكثير فهم بعض مفرداتها.
- (٣) الإسهاب في شرح عبارات منها اختصرها ابن القيم لكنها ممتلئة، وتحمل بين طياتها معانٍ غزيرة، لذا رأيت أن أبسط هذه الفوائد، وأشرحها للناس.
- (٤) أضفت إليها ما يتعلّق بالصلاحة من كتب ابن القيم الأخرى مثل: مدارج السالكين والفوائد وغيرها، مما أثّر الرسالة وضاعف فوائدها.
- (٥) بالإضافة إليها من عندي، حيث أضفت إليها الكثير من المعاني الروحية للصلاحة، وشرحـت فيها كثيراً من أذكار الصلاة التي تصب في نفس هدف الرسالة.
- (٦) أعدت صياغتها لتكون في صورة الأمر والنهي، وحتى يسهل اتخاذها برنامجاً عملياً وخطة لإنقاذ خشوعنا الضائع وسط الزحام.
- (٧) اختصرت منها كثيراً مما جاء في مقدّمتها وأواخرها عن فضل الصلاة وعبودية الجوارح، وهو كلام على نفاسته لا يصب في هدفي من التركيز على أركان الصلاة نفسها وأذكارها وحضور القلب فيها، وحذفت كذلك كل ما يتعلّق بالنواحي الفقهية التي قد تقطع خط استرسال الكلام الروحي العذب.

وهي رسالة أوجّهها إلى نفسي وإلى الأكثريّة الغالبة من المسلمين الذين يصلون وسط كثرة فرّط في صلاتـها فلم تصل بالأصل أو لم تحافظ على





الصلاه، وأقل القليل من هؤلاء المصليين هو الذي يقيم للصلاه رکوعها وسجودها وخشوعها، ويلتذ بها، فإذا رأيت المسجد يغض بالصلين فاعلم أن مقيمي الصلاه بينهم قلة، ولعلها نبوءة النبي ﷺ حين قال:

«أول شيء يُرفع من هذه الأمة الخشوع حتى لا ترى فيها خاشعاً»<sup>(١)</sup>.

والحال وصف به عمر بن الخطاب ﷺ أهل زمانه فقال: «ال حاج قليل، والركب كثير»، فكيف بأهل زماننا؟ وهو زمان رق فيه الورع وقل الخشوع.

## قدر الإسلام عندك

قال الإمام أحمد بن حنبل:

«إنما قدرهم من الإسلام على قدر حظهم من الصلاة، ورغبتهم في الإسلام على قدر رغبتهم في الصلاة، فاعرف نفسك يا عبد الله، واحذر أن تلقى الله ولا قدر للإسلام عندك، فإن قدر الإسلام في قلبك كقدر الصلاة في قلبك».

ورجائي في الله كبير أن يغير حالكم أيها القراء بعد القراءة، ويورثكم الخشوع مع قراءة آخر صفحة من هذا الكتاب إن شاء الله، وأن تحسوا بما أحس به نبيكم من قبل من أحاسيس مبهجة ومشاعر مفرحة حين قال ﷺ: «وجعلت قرة عيني في الصلاة».

والخشوع مفتاح الاستقامة الكلية وبواحة المداية لسائر أعضاء الجسد كما أوضح ذلك الإمام الجنيد حين قال: «الخشوع تذلل القلوب لعلام الغيوب،

(١) صحيح: رواه الطبراني عن أبي الدرداء كما في صحيح الجامع رقم: ٢٥٦٩.



والقلب أمير البدن، فإذا خشع القلب، خشع السمع والبصر والوجه وسائر الأعضاء، وما نشأ عنها حتى الكلام».

والخشوع يقظة نفسية دائمة لخلالجات القلب ولفتاته حتى لا يتفلّت، وحدّرْ  
يقطظ من هواجسه ووساوشه حتى لا يضلّ، واحتياط من سهواته وغفلاته خشية  
أن يزيغ وتعريه القساوة أو الموت.

والخشوع من أَنْفَعِ الْعُلُومِ وَأَجْلَّهَا لِأَنَّهُ يُوجِبُ خُشْبَيْةَ الْقُلُوبِ، وَقَدْ كَانَ  
يَسْتَعِيدُ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ، وَقَلْبٌ لَا يَخْشَعُ، وَدُعْوَةٌ لَا يُسْمَعُ، فَإِنَّ الْقَلْبَ الَّذِي لَا  
يَخْشَعُ: عِلْمُه لَا يَنْفَعُ، وَدُعَاؤُه لَا يُسْمَعُ.

وهو أوجب للدعاة، فإذا لم يكن الخشوع صفة الدعوة وحالم اليوم، فإن الخطيب جلل، والمصيبة عظيمة، والإصلاح المرتقب أبعد، وهداية الناس وهم، وبالتالي فذنب هؤلاء المصلحين مضاعف، وجريمتهم أفظع، وكم أصيب الإسلام بأيدي أبنائه كما أصيب بحراب أعدائه.

وكل راعٍ مسئول عن رعيته، لذا كانت مسؤولية الآباء والأمهات عن خشوع أبنائهم مضاعفة، ولما رأى مالك بن دينار رجلاً يسيء صلاته فقال: ما أر مني بعياله، فقيل له: يا أبا يحيى.. يسيء هذا صلاته وترحم عياله!! قال: إنه كثير هم ومنه يتعلمون.

المطبوع المستحب

لكني أطمع من وراء هذه الرسالة في أكثر من الخشوع بكثير، ويتعدي هدفي من هذه الرسالة الصلاة إلى ما بعد الصلاة، لأن هدفي البعيد هو:

- إقبال العبد على ربِّه سبحانه فيسائر شؤونه، حتى لا يقطع أمراً دونه، وتمكيله حقوق عبوديته ظاهراً وباطناً على الوجه الذي يرضاه ربُّ سبحانه.





- غرس بذور التربية الذاتية في القلب، بأن تتعلم أن تخشع دون أن تعلم بغيرك، ولو كنت الخاشع الوحيد في مسجدك أو جامعتك أو عملك أو قريتك أو مدينتك، فلتربى على أن تستقيم ولو انحرف الكون كله، ويضيء قلبك ولو عمّ الظلام قلوب من حولك.
- التربية على المسؤولية الفردية واستشعار المحاسبة الفردية والتهيؤ للوقوف أمام الله يوم القيمة كما وقفت بين يديه في الصلاة في الدنيا.
- المشاركة في إحياء الأمة ونصرتها عن طريق صلاة الخاشعين وتضرعهم، وما أحوجنا اليوم إلى دعوة صادقة من قلب منيب تخرق أطباق السماء لتمسح ما حل بال المسلمين من ألوان الشقاء.

ليست الصلاة إذن حركات تستغرق ساعة من اليوم أو بعض ساعة ثم ينقضي الأمر وتغور معاني الصلاة في أعماق النسيان، لكنها باختصار حركة تصحيحية وثورة تغييرية تستهدف تعديل مسارك في الحياة وتصحيح وجهتك، وتعيد صياغتك الجديدة على عين الله...

فهل يدرك الكتاب هدفه القريب والبعيد؟! وهل يُحدِث الدواء أثره فيكم معاشر القراء؟! اللهم آمين.

كتبه  
raghi\_du'aik\_in\_Salatik

د. حَسَانُ الْبُرَشَادِي



لابد أولاً وقبل البدء والاسترسال في القراءة من:

## استجداً المغيرة!!

اللهم إنا نستغرك من كل سهو سهوناه ونحن بين يديك  
ونستغرك من كل التفات إلى غيرك ونحن في بيتك  
ونستغرك من كل خاطر دنيوي شغلنا به ونحن نتزود للأخرة  
ونستغرك من كل تعظيم لغيرك خالق صدورنا ونحن في قبضتك  
ونستغرك من كل عجلة تقرننا بها صلاتنا في غفلة  
ونستغرك من كل شهوة خطرت ببالنا ونحن نتاجيك  
ونستغرك من.. ومن.. ومن..

وإلى هنا استحي القلم من تكرار سرد جرائمه في حقك  
لكن حسبي أنني طامع في سحابة مغفرة ربانية  
ثمطر قلوبنا المعاصرة بغيار الذنوب، والمندّسة بالغفلات  
والخشوة بهموم الدنيا

وكلي أمل في لحنة هداية متوقرة على آخر من الجمر  
لتعميد إلينا نور الفطرة البهي.. وطهارة الابتداء القوي  
فهل ترحم ضعفي وتعطف علي و تستجيب لي

يا م————ولي؟!



والآن.. حان موعدك بعد هذا الاستغفار المبارك مع توجيه:

## الضرورة القاضية!!

كم مرة هزمك الشيطان في معركة الصلاة، وكم أهلك عنها؟! وصرف ذهنك بعيداً عن معانيها، ثم ول مدبراً وهو يُقْهِقُهُ فرحاً بغوايته لك وانتصاره عليك.. أخي.. هل سالت نفسك يوماً هذا السؤال:

كم صلاة ضاعت عليك وأنت لا تشعر،

وذهب خشوعها وخضوعها وأنت تتسم؟!

كم مرة كانت الصلاة عبئاً ثقيلاً عليك،

كلما قمت إليها استقبلتها بالكسل والفتور؟!

هل ذقت يوماً طعم قول حبيبك ﷺ: «وَجَعَلْتُ قَرْةَ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ»؟!

لقد ساق الله إليك هذا الكتاب بين يديك، ليكون بمثابة قوة إمداد رباني تنتشلك مما وقعت فيه من آبار الغفلة والشروع عن الله، ورحلة روحية رائعة تلند معها بطعم الصلاة، فلتتمد يديك إليه في لففة، ولتشتبث بطق نجاتك في قوة، ولتمر ببصر قلبك على هذه السطور لرتوي روحك ويرتقي إيمانك، وعندها تذوق طعم الصلاة وتلند كما التذ بها من سبقك، وتسفك دم عدوك، وترفع رأبة الظفر منتسيباً فوق أرضه بعد ما ول مدبراً وهو يتسب.





سُرّ الصلاة وروحها ولبّها هو إقبالك على الله بكل ذرة من كيانك، وكما أنه لا يجوز لك أن تصرف وجهك عن القبلة إلى غيرها، فكذلك لا ينبغي لك أن تصرف قلبك عن ربّك إلى غيره في الصلاة.

الصلاحة صندوق مغلق لا يُفتح إلا بمفتاح الإقبال على الله والإعراض عن ما سواه، ولا يعطي أسراره إلا لمن جعل همه واحداً ووجهته واحدة، والكوب الممتليء لا يقبل المزيد إلا إذا فرّغته مما فيه، وكذلك القلب لا تدخله معاني الصلاة إذا كان محشوّاً بهموم الدنيا وأعباء الرزق إلا لأن تفارقه وقت الصلاة وعندها يدخل النور وينشرح الصدر.

فاجعل الكعبة قible وجهك وبذنك، ورب البيت قible روحك وقلبك، وعلى حسب إقبالك على الله في صلاتك؛ يكون إقبال الله عليك، زيادة ونقصاناً، وإذا أعرضتَ أعرض الله عنك، وكما تدين تُدان.

### ومن الإقبال على الله في الصلاة:

- إقبال العبد على قلبه ليحفظه من أمراض الشهوات والوسوسن، والخواطر الدنيوية المُبطلة لثواب صلاته أو المنقصة لها.
- إقباله على الله بتعظيمه ومراقبته، فيبعده عبادة من برأه ويقف بين يديه.
- إقباله على معاني كلام الله وتدبّره لأذكار الصلاة ليعطيها حقها من حضور القلب والخشوع.

وباستكمال هذه المراقب الثلاثة يكون العبد قد أقام صلاته حقاً، واستحق أن ينعم عليه بالدخول إلى ساحة اللذة الإيمانية وأرض المنح الربانية المسماة بالخشوع.





## الوضوء



تطهّر بالوضوء من الأوساخ، وأقدم على ربّك متطهّراً، واعلم أنّ الوضوء له ظاهر وباطن:

- ظاهره: طهارة البدن، وأعضاء العبادة.
- وباطنه: طهارة القلب من أوساخ الذنوب والمعاصي وأدراجه بالتنوّه؛ ولهذا قرن تعالي بين التنوّه والطهارة في قوله تعالي: ﴿إِنَّ اللَّهَ تُحِبُّ  
الْتَّوَّبِينَ وَتُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وردّ ما شرع لك النبي ﷺ أن تقوله وأن ترددك بعد فراغك من وضوئك وهو أن تشهد بقولك: «أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»، ثم تقول: «اللهم اجعلني من التوابين، واجعلني من المتطهرين»<sup>(١)</sup>.

فكمل مراتب العبودية والطهارة، باطنًا وظاهرًا، فإنك بالشهادة تتطرّف من الشرك، وبالتنوّه تتطرّف من الذنوب، وبالماء تتطرّف من الأوساخ الظاهرة، فشرعت لك أكمل مراتب الطهارة قبل الدخول على الله عز وجل، والوقوف بين يديه، فلما تطهّرت ظاهراً، وأقمت بالتنوّه والنندم طهارتكم باطنًا، ولما اكتملت نظافة جسدك وقلبك، أذن لك بشرف الدخول على الله وال الوقوف بين يديه.

(١) قال ﷺ: «من توضأ فأحسن الوضوء ثم قال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين، ففتحت له ثانية أبواب الجنة يدخله من أيها شاء». رواه الترمذى عن عمر كعباً في ص ٦٧ رقم: ٦١٦٧.





وليس مجرد الإذن فحسب بل وفوقه المكافأة، وذلك إذا اغتنمت فرصة التطهر هذه في الدخول على ربك قبل أن تتدنس، فحافظت على الصلاة عقب كل وضوء، لتحظى بها حظي به بلال رض من قبل، فقد سأله النبي ﷺ عند صلاة الفجر: «يا بلال.. حدثني بأرجي عمل عملته في الإسلام، فإني سمعت دف نعليك بين يديّ في الجنة». قال: «ما عملت عملاً أرجي عندي؛ أني لم أتطهر طهوراً في ساعة من ليل ولا نهار إلا ما صليت بذلك الطهور ما كتب الله لي أن أصلّي»<sup>(١)</sup>.

والعجب أنك كلما زرت ملكاً من ملوك الأرض ارتديت أجمل ثيابك وتعطرت بأزكي عطورك، والطهارة والنظافة والتزيين أولى أن تكون بين يدي ملك الملوك، أليس كذلك؟!

وتأمل كيف جعل الله الوضوء عبادة مستقلة بنفسها حيث رتب عليها تكبير الذنب، والوضوء الخالي من النية وحضور القلب لا يُكفر شيئاً من الذنب بالاتفاق، فلا يكون مأموراً به ولا تصح به الصلاة، ولهذا لم يرد في شيء من بقية شروط الصلاة كإزاله النجاسة وستر العورة ما ورد في الوضوء من الشواب. وتأمل كذلك رحمة الله أن شرع الوضوء على أكثر الأعضاء مباشرة للمعاشر لغسل من الذنب، وأكثرها بروزاً وتعرضاً للغبار لتطهيره من الوسخ، وهي كذلك أسهل الأعضاء غسلاً فلا يشق على المرء تكرار غسلها في اليوم والليلة، فكانـتـ الحـكـمـةـ الـبـاهـرـةـ فـيـ تـشـرـيـعـ الـوضـوءـ عـلـيـهـ دـوـنـ سـائـرـ الـأـعـضـاءـ.

**إشراقة نورانية**

كان علي بن الحسين إذا توضأ أصفر لونه، فيقولون له: ما هذا الذي يعتريك عند الوضوء؟! فيقول: أندرون بين يدي من أريد أن أقوّم.

(١) صحيح: رواه البخاري ومسلم وأحمد عن بلال كما في إرواء الغليل رقم: ٤٦٨.





## الذهب للمسجد



وما بين كل صلاتين تستهدفك ألوان الغفلة والجفوة والقسوة، والإعراض والزلات، والخطايا، فيُبعِدك ذلك عن ربك، وينحِيك عن قربه، وتصير بذلك كأنك تمرَّدت على عبوديته، فلم تُعد من جملة رعاياه، وربما أُلقيت بيديك إلى عدوك فأسرك، وغَلَّ يدك، وقَيَدك، وحبسك في سجن نفسك ودنياك وهواك، وهو معنى الاحتراق في قوله عليه السلام:

«تحترقون تحترقون فإذا صليتم الصبح غسلتها، ثم تحترقون تحترقون فإذا صليتم الظهر غسلتها، ثم تحترقون تحترقون فإذا صليتم العصر غسلتها، ثم تحترقون تحترقون فإذا صليتم المغرب غسلتها، ثم تحترقون تحترقون فإذا صليتم العشاء غسلتها، ثم تنامون فلا يكتب عليكم حتى تستيقظوا»<sup>(١)</sup>.

ويصبح حظك على الدوام: ضيق الصدر، ومعاجلة المهموم والغموم والأحزان والخسارات، ولا تدري السبب في ذلك، فاقتضت رحمة رب الرحيم الودود أن دعاك إلى الصلاة خمس مرات في اليوم تتحرر بها من أسر عدوك ساعة من الزمن، بل وربما امتد أثرها إن أديت ما عليك فيها لتحرر إلى الأبد.

العبد في حال غفلته كالهارب من مولاه، فإذا جاء إلى الصلاة كان كالعائد إليه والراجع إلى ملكه، لكن بأي وجه يرجع؟ إنه ليس إلا وجه التذلل والانكسار، ليستدعى عطف سيده وإقباله بعد أن أعرض عنه. وهذا كان المجيء إلى المسجد من تمام العبودية الواجبة عند قوم المستحبة عند آخرين، وكان المishi إليه من أعظم الشواب.

(١) حسن: رواه الطبراني في الصغير والأوسط، كما في صحيح الترغيب والترهيب رقم: ٣٥٧.





## استقبال القبلة



واستقبل القبلة بوجهك، واستقبل الله بقلبك، لتنسلخ مما كنت فيه من التولي والإعراض، واصرف نفسك عن كل شيء سوى الله، والوجه يتبع القلب في التوجه، ويتأمر بأمره، ثم قم بين يدي الله مقام المتذلل الخاضع المسكين المستعطف لسيده عليه، وارفع يديك للتكبير عالياً إلى حذو منكبيك بل إلى شحمة أذنيك على هيئة المستسلم، وكما ألمت بظاهر كفيك إلى ما استدبرت من الدنيا فألقها من قلبك هذه الساعة، وكما استقبلت بباطنها الكعبة فأقبل بقلبك على رب الكعبة، وكن عندها ناكس الرأس، خاشع القلب مُطرق الطرف، وإياك أن تلتفت بعينك في الصلاة، فإن الله ينصب وجهه لوجه عبده في صلاته ما لم يلتفت، ولا يزال الله مقبلاً على عبده ما دام العبد مقبلاً على صلاته فإذا التفت بقلبه أو بصره أعرض الله تعالى عنه، وإنها هي سرقة الشيطان من إيمانك وأنت لا تشعر كما حذرك حبيب صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من الالتفات في الصلاة فقال: «هو اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد»<sup>(١)</sup>.

ومن باب أولى أن لا يلتفت قلبك عن الله، لا يمنة ولا يسرا، فغمض عين قلبك عن الالتفات إلى سواه، واحرس سريرتك أن تتطلع إلى غيره، خاسعاً له قد توجهت بقلبك كله إليه، وإلا وجبت عليك العقوبة وإن صليت، ونزل البلاء وإن ناجيت. قال الحسن: «كل صلاة لا يحضر فيها القلب فهي إلى العقوبة أسرع».

(١) صحيح: رواه أحمد والبخاري والنسائي عن عائشة رضي الله عنها، كما في صحاح رقم: ٧٠٤٧.





أيها الساهرون في صلاتكم.. أيها التائرون عن أجمل لحظات قلوبكم وأشهى وجبات أرواحكم .. يا غارقون في سكر الشهوة وخرق الغفلة، نصيحتي لكم:  
**﴿لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَّرَى حَتَّىٰ تَعْلَمُو مَا تَقُولُونَ﴾** [النساء: ٤٣].

وتأمل حalk أية المخلوق إذا أقبلت على خلقه مثلك وبينك وبينه حجاب، هل يسمى هذا إقبالاً؟! فما الظن بالخلق جل وعلا؟! فإذا أقبلت على الخالق سبحانه وبينك وبينه حجاب الشهوات والوسوس والنفس مشغوفة بغيره، فبالله هل يسمى ذلك إقبالاً عليه والتفاتاً إليه؟!

## التکبير



ثم كبر الله لتملاً قلبك من التعظيم والإجلال، والمصلون مع التكبير فريقان: السابق بالخيرات وهو الذي امتلاً بالتكبير قلبه حتى فاض على لسانه، فاللسان ترجمان القلب عند هؤلاء، أما الفريق الثاني فهو المقصود وهو الذي يبدأ التكبير بلسانه، وي jihad نفسه ويدافعها، ثم ي jihad نفسه ويدافعها حتى يخرج من قلبه أي دنيا ملهمة وشهوة مسيطرة ليواطئ قلبه لسانه، فهو في جهاد ومجاهدة، ومشقة ومكافحة.

وأول آفة يخلّصك منها التكبير هي آفة الكذب، بالتكبير الصادق تعلّم أن الله أكبر في قلبك من كُل شيء، فاحذر وأنت تكبر أن يكون شيء في قلبك أكبر عندك من الله فنكتب عند الله من الكاذبين.  
 وإن كان هواك أغلب عليك من أمر الله عز وجل فقد اخزته إلهاك، وكبّرته ولم تكبّر الله، وحولت قوله: الله أكبر.. إلى حروف مجردة باللسان، وقد تخلف القلب عن معناه.





والأفة الثانية التي يطهّرك منها التكبير هي التكبير المنافي للعبودية، والتكبر هو أن ترى نفسك خيراً من غيرك، أو ترى أن عندك ما ليس عند غيرك، لكن لماذا التأكيد على نفي الكبر بالذات دون سائر الآفات عند الدخول في الصلاة؟!  
والجواب: لأن الكبار هو أكبر مانع من الانتفاع بآيات الله التي ستقرؤها في صلاتك من كتاب الله كما قال تعالى: ﴿سَاصْرِفْ عَنْ إِبْرَيْتَ لَذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ﴾ [الأعراف: ١٤٦]، لذا شرع لك أن تكرر تناول هذه الجرعة الشافية في الصلاة مرات ومرات ليحدث الشفاء، ولتظل تذكر هذا المعنى كلما نسيت حتى تخرج من الصلاة مرتدياً ثياب التواضع.

لأول مرة: يخرج التكبير من قلبي حقاً، وأستشعر معناه، وأنطق به في قوة، متخدناً منه صرخة تحذير وجرس تنبيه يتنشلني من أعماق الغفلة إن زارتني، وآثار النسيان إن سهوت عن معاني الصلاة.



## عبدية الاستفتاح

واقرأ دعاء الاستفتاح قائلاً: «سبحانك اللهم وبحمدك، وتبarak اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك»<sup>(١)</sup>، تُثني بذلك على الملك الذي وقفت بين يديه بما

(١) صحيح كما في السلسلة الصحيحة رقم: ٢٥٩٨، والحديث بتمامه: «إن أحب الكلام إلى الله أن يقول العبد: سبحانك اللهم وبحمدك، وتبarak اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك، وإن أغض الكلام إلى الله أن يقول الرجل للرجل: اتق الله فيقول: عليك بنفسك»، وقد ذهب الإمام أحمد بن حنبل إلى ==





هو أهله، لتطرد بذلك الغفلة من قلبك وتتأي بنفسك أن تكون من أهلها، ولا أشد من الغفلة حجاباً بينك وبين ربك.

«سبحانك اللهم وبحمدك» أي أَنْزَّهك تنزيرها مقتربنا بحمدك.

«وتبارك اسمك» أي تعاظمت ذاتك وكثرت بركة اسمك، وكيف لا وكل خير هو من ذكر اسمك.

«وتعالي جدك» من العلو، والجَلُودُ: العظمة، والمعنى: ارتفعت عظمتك على عظمة غيرك غاية العلو فوق ما يطيقه عقل بشر أو يتصوره خيال، فأكثر الخلق غافلون ما عرفوك حق معرفتك ولا عظمك حق عظمتك أو عبادوك حق العبادة.

وأَلْتِ بهذه التحية والثناء الذي يخاطب به الملك عند الدخول عليه تعظيماً له ومقهداً ومقدمة بين يدي سؤال حاجتك، مما يستجلب إقبال الله عليك، ورضاه عنك، وإسعافه لك بقضاء حوائجك.

أو ادخل من باب المذنبين المرتدين ثوب الاعتراف عساه يرحمك بقولك:  
«اللهم باعد بيني وبين خطايدي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نفني من الخطايا كما يُنقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسل خطايدي  
بالماء والثلج والبرد»<sup>(١)</sup>.

وهو مدخل هام هام تستفتح به صلاتك!! وعلامة فارقة وعهد جديد في تاريخ توبتك، يتجاوز حدود اللسان إلى الجوارح والأركان لتقلّم من بعد هذه الصلاة البرهان على جديتك في إعلان توبتك، وكأنه كذلك لابد لك من تنظيف فناء قلبك أولاً قبل استقبال الزائر المرتقب من آي الذكر وأذكار

== أفضلية هذا الدعاء على غيره من أدعية الاستفتاح الأخرى من عشرة أوجه كما أشار إلى ذلك ابن الق testim في كتابه زاد المعاد / ١٩٤ .

(١) صحيح: رواه الشيخان عن أبي هريرة كما في المؤلّف والمرجان رقم: ٣٤٩ .





الصلاه، ومعلوم أن التوب الوسخ لا يُجدي معه البخور، بل لا بد أن يُغسل قبل أن يُعطر.

ومن وظائف استفتاح المغفرة أيضاً أنه يضع معدّلاً يومياً للتوبة لا تهبط عنه، فيذكّر بتجديد توبتك على الأقل كل يوم خمس مرات، ولا مكان أنساب لك من المحارب، ولا مقام أرجى للعفو من مقام الصلاه.  
أو امزح بين الدعائين: دعاء التعظيم ودعاة المغفرة في دعاء واحد

نافع جامع:

«وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفاً مسلماً وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحبتي وماتي لله رب العالمين لا شريك له، وبذلك أُمرت، وأنا من المسلمين، اللهم أنت الملك، لا إله لي إلا أنت، أنت رب وأنا عبدك، ظلمت نفسي واعترفت بذنبي، فاغفر لي ذنبي جميعاً، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، واهدى لأحسن الأخلاق لا يهدى لأحسنتها إلا أنت، واصرف عني سيئها لا يصرف سيئها إلا أنت، لبيك وسعديك، والخير كله في يديك، والشر ليس إليك، أنا بك وإليك، تبارك وتعالى، أستغفك وأتوب إليك»<sup>(١)</sup>.

## الاستعاذه



فإذا شرعت في القراءة فقدّم أمامها الاستعاذه بالله من الشيطان الرجيم، فإن الصلاة معركة الشيطان، وما من مقام أعظم ولا أغبيظ ولا أشد

---

(١) صحيح: رواه أبو داود والترمذى عن علي كما في صحيح أبي داود رقم: ٦٨٨، وصحيح الترمذى رقم: ٢٧٢١.





على الشيطان من هذا المقام، وهو حريص على هزيمتك فيها لتبوء بالخذلان في مقام من أشرف مقامات العبد وأنفعها له في دنياه وأخراه، لذا يشحد العدو قواه الكامنة ويشهر أسلحته الفتاكه ويتحفّز ويتأهّب لكي يصرفك عن الصلاة بالكلية فلا تصلّي، فإن عجز عن ذلك سرق قلبك منك وأهله، وألقى فيه الوساوس ليشغلك عن القيام بحق العبودية حتى وأنت بين يدي ربك.

فأمرك الله بالاستعاذه به من الشيطان أي الاستعاذه به عليه والاحماء واللجوء إليه؛ رحمة بك وحرضاً عليك وحباً لك، ويستنير بها يتدرّبه من كلام الله الذي هو سبب حياة القلب، وسر نعيمه في الدنيا والآخرة. وعندما فحسب يستطيع القلب أن يُفضي إلى معانٍ القرآن، ويشاهد عجائبه التي تبهر العقول، ويستخرج من كنوزه وذخائره ما لا يخطر على بال، وعندما تفهم مقصود التلاوة وتعمل بما جاء فيها، وقد كان الحال بينك وبين ذلك أعدى أعدائك: الشيطان، فإذا بعْدَ عنك وطُرد أقبل عليك الملك، وبِثَ فيك معاني الخير والمداية.

ولما علم الله حَسَد إبليس لك وتفرّغه لمقاتلتكم، وعلم كذلك عجزك عن خوض المعركة وحده، أمرك أن تستعيذ به، وكفى بالاستعاذه سلاحاً في معركة كهذه، وكأنه قال لك: لا طاقة لك بهذا العدو، فاستعد بي لأعيذك منه، واستجر بي أجرك، وأكفّك إيه برحمتي.

ولذا كان مما قال شيخ الإسلام ابن تيمية لتلميذه ابن القيم يوماً: «إذا هاش عليك كلب الغنم فلا تشتعل بمحاربته ومدافعته، وعليك بالراغي فاستغث به فهو يصرف عنك الكلب، ويكتفيك».





## تفاعلية القراءة



استشعر أنك في مقام مخاطبة ومناجاة الرَّبِّ جل وعلا، فالحذر كل الحذر من التعرّض لمقته وسخطه بأن تناجيه وقلبك مععرض أو مشغول عنه، ملتفت إلى غيره، فإنك بذلك تدعوه لمقتك، وتكون بمنزلة رجل قرَّبه ملك من ملوك الدنيا، وأقامه بين يديه فجعل يخاطب الملك، وقد أعطاه قفاه، أو التفت عنه بوجهه يمْتَأْ ويسرة، فهو لا يفهم ما يقول الملك، فما الظن بمقت الملك لهذا؟! بل وما الظن بمقت رب العالمين وقيوم السماوات والأرضين مثل هذا العبد!! ثم ابدأ في القراءة...

**﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾**

ويكفي من فضلها أن الله سبحانه وتعالى قد افتح بها كتابه الكريم، وأنه أمر بافتتاح كثير من العبادات بها، بل والمباحات كذلك من أكل وشرب وجامع ونحوها.

وارو عطشك من الفاتحة، واطلب شفاء قلبك ويل جسدك أيضاً<sup>(١)</sup>، استشعر جلالها، وأنها أعظم سور القرآن، وكيف لا وقد قال النبي ﷺ: «أفضل القرآن: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾»<sup>(٢)</sup>.

(١) قال ابن القيم: «ولو أحسن العبد التداوى بالفاتحة لرأى لها تأثيراً عجيباً في الشفاء، ومكثت بمكة مدة تعتبرني أدواء ولا أجد طيباً ولا دواء، فكنت أعالج نفسي بالفاتحة، فأرى لها تأثيراً عجيباً، فكنت أصف ذلك لمن يشتكى ألمًا، وكان كثير منهم يبراً سريعاً». الداء والدواء، ص ٥.

(٢) صحيح: رواه الحاكم والبيهقي عن أنس كوفي صحيح الجامع رقم: ١١٢٥ . قال أبو حامد الغزالى: «إنما قال في الفاتحة أفضل وفي آية الكرسي سيدة؛ لأن الجامع بين فنون الفضل وأنواعه = = =





وتذكّر أنك تردد هذه السورة القصيرة - ذات الآيات السبع - سبع عشرة مرّة كل يوم وليلة على الحد الأدنى؛ وأكثر من ضعف ذلك إذا صلّيت السنن؛ وأكثر وأكثر إذا رغبت أن تقف بين يدي ربك متّنفلاً غير الفرائض والسنن، ولا بد من حكمة - ستحاول استكشافها - لاختيارها للتكرار كل ركعة، بحيث لا تقوم صلاة بغير هذه السورة، وتبطل كل صلاة لا تذكر فيها لما ورد في الصحيحين عن رسول الله ﷺ: «لا صلاة لمن لم يقرأ فاتحة الكتاب».

وتأمل أنها هي السورة الوحيدة التي يحبّيك الله فيها بنفسه بعد كل آية من آياتها، لذا قف عند رأس كل آية وقفّة يسيرة، وانتظر أن تسمع بأذني قلبك جواب ربّك، لتسمّعه - كما ورد في الحديث - يقول الله: «حمدني عبدي» إذا قلت:

### ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾

لكن ما هو الحمد؟ وما الفارق بينه وبين الشكر؟! والفارق بينه وبين المدح؟!

والجواب: الحمد أعم من الشكر؛ فالحمدُ والشُّكُرُ يشتراكان في معنى الثناء على الله؛ وإنْ كان الحمدُ يشملُ الشُّكُرَ على النّعْمِ، لكنه فوق ذلك يحمل معنى الثناء الحسنَ على الله بما هو أهلُه لصفاته الجميلة وأسمائه الحسنى الجليلة، فالحمد أعم من الشكر لأنك تحمد على الصِّفات الذاتيَّة والعطاء، لكنك لا تُشكُر إلا على العطاء.

---

== يسمى أفضل، إذ الفضل الزيادة، والأفضل هو الأزيد، والسؤدد رسوخ في معنى الشرف الذي يقتضي الاستبعاد وبأبي التبيعة، والفاتحة تتضمّن التنبية على معانٍ كثيرة ومعارف مختلفة فكانت أفضل، وأية الكرسي تشتمل على المعرفة العظمى المتّوّعة التي يتبعها سائر المعارف، فاسم السيادة بها أليق». فيض القدير، ٤٦/٢.





وأما الفارق بين الحمد والمدح، فاعلم أن الإخبار عن محسن الغير إما أن يكون إخباراً مجرداً من الحب والإرادة، أو مقتروناً بحبه وإرادته، فإن كان الأول فهو المدح، وإن كان الثاني فهو الحمد.

واعلم أن «الحمد لله تملأ الميزان»<sup>(١)</sup>، وأن «أفضل الدعاء: الحمد لله»<sup>(٢)</sup>، وأنه «ما أنعم الله على عبد نعمة فحمد الله عليها إلا كان ذلك الحمد أفضل من تلك النعمة»<sup>(٣)</sup>.

وهذا كله في فضل الحمد خارج الصلاة بكيف بثوابه في الصلاة؟!  
لأنك ترجو تقليل ميزانك يوم حسابك لذا تنشد كمال الحمد، ومن كمال الحمد: أن تعلم أن حمدك لربك نعمة منه عليك، يستحق عليها الحمد، فإذا حمدته عليها استحق على حمده حمداً آخر، وهلة جرا، ولذا فالعبد ولو استنفذ أنفاسه كله في حمد نعمة واحدة من نعم الله عليه، كان عليه من الحمد عليها فوق ذلك، وأضعاف أضعافه. قال الأوزاعي: سمعت بعضهم ينشد في حمامٍ:

**لَكَ الْحَمْدُ إِمَّا عَلَى نِعْمَةٍ وَإِمَّا عَلَى نِعْمَةٍ تُدْفَعُ**

لكن في مقابل تكرار حمدك يأتي تكرار ثوابك ومضارعنته كما يشترك بهذا سفيان الثوري حين قال: «ليس شيء أقطع لظهر إبليس من قول لا إله إلا الله، ولا شيء يضاعف ثوابه من الكلام مثل الحمد لله». واشهد عجزك عن الحمد، فالرب سبحانه هو الذي ألمك ذلك، ولو لا الصلاة التي افترضها عليك لنسنت حمده ولم تذكره، فهو الحامد لنفسه في الحقيقة على لسان عبده، وهو الذي أجراه على لسانك وقلبك.

(١) صحيح: رواه أبو حمزة الشعبي وابن ماجة عن أبي مالك الأشعري كما في صحيح الجامع رقم: ٩٢٥.

(٢) حسن: رواه الترمذى والنسائى وابن ماجة عن جابر كما في صحيح الجامع رقم: ١١٠٤، لأن الحمد أعم من الشكر، والشكر طريق المزيد، لذا كان الحمد أفضل الدعاء.

(٣) حسن: رواه الطبرانى عن أبي أمامة كما في صحيح الجامع رقم: ٥٦٢.





واصدق في حمدك بأن تسلط الحمد على سائر أحوالك كلها ظاهرها وباطنها؛ على ما تحب منها وما تكره، حتى وإن غابت عنك حكمه ذلك، وسلط الحمد كذلك على سائر جوارحك وليس فقط على لسانك الذي نطق بكلمة الحمد، فلكل جارحة حمد، وأسهل حمد هو حمد اللسان.

والعباد في الحمد ما بين مستقل ومستكثر على قدر معرفة كل منهم لربه، وكلما زادت معرفة العبد بربه كلما زاد حمده له، إذ تفتح أمام قلبه الحجب فيرى نعمه التي لا تُحصى، وصفاته التي لا توصف، وأسماءه التي تبهر العقول. وتذوق بقلبك معنى شكر الله على نعمه وأنت تتلو: ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾، واستعد بعدها لتدفق المزيد.

**نعم منسية** • التوفيق لطاعته: مَرَّ وَهَبْ بْنُ مُهَبٍ بْنُ عَمِيْرٍ مُجْدُونْ مَقْدُعْ عَرِيَانْ وَهُوَ يَقُولُ: الْحَمْدُ لِلّٰهِ عَلَى نِعْمَتِهِ، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ مِّنْ أَصْحَابِ وَهَبٍ: أَيْ شَيْءٍ بَقِيَ عَلَيْكَ

من النعمة تحمد الله عليها؟! فَقَالَ الْمُبْتَلِي: ارْمِ بِي صُرُكَ إِلَى أَهْلِ الْمَدِينَةِ، فَانْظُرْ إِلَى كُثْرَةِ أَهْلِهَا، أَوْ لَا أَحْمَدَ اللَّهَ أَنَّهُ لَيْسَ فِيهَا أَحَدٌ يَذْكُرُهُ غَيْرِي!!

• صحبة الصالحين: عن أبي وائل قال: انطلقت أنا وأخي حتى دخلنا على الربيع بن خثيم فإذا هو جالس في مسجده، فسلم علينا فردًا علينا السلام، ثم قال: ما جاء بكم؟ قلنا: جئنا لنتذكر الله عز وجل ونذكره معك، وتحمد الله وتحمدك معك. قال: فرفع يديه يقول: الحمد لله.. لم تقولا جئناك تشرب فنشرب معك، ولا جئناك تزني معك، وغيرنا يفعله.

• الإفلاط من الكفر: قال حماد بن سلمة: رأيت أليوب وضع يده على رأسه وقال: الحمد لله الذي عافانا من الشرك، ليس بيسي وبينه إلا أبو تقيمة يعني أبياه.





• لطف الله وإحسانه: اشتهر شبل المدربي لحمة فأخذه ليحمله، فانحسرت عليه الحدأة فاختلسته منه، فنوى الصوم، ورجع إلى المسجد، فأقبلت الحدأة وناظرتها حدة أخرى لتأخذ اللحم منها، وذلك بجوار منزل شبل، فسقط منها ووقع في حجر امرأته، فقامت وطبخته، فلما رجع شبل إلى منزله ليفترط قدّمت امرأته إليه اللحم، فقال: من أين لك هذا اللحم؟! فأخبرته بالحدثتين وناظرتهم، فبكى شبل وقال: الحمد لله الذي لم ينس شبلاً وإن كان شبل ينساه!!

### ﴿رَبُّ الْعَلَمِينَ﴾

ثم قل: ﴿رَبُّ الْعَلَمِينَ﴾، والمقصود بالعالمين: عالم الإنس وعالم الجن وعالم الحيوان وعالم النبات وعالم الطير وكل عالم نعرف، وكل عالم لم نكتشفه بعد، وهو وحده المتفّرد بالريوبوبيّة لكل العالمين، والرب في اللغة هو السيد والمتصّرف للإصلاح والتربية، فكل العوالم والخلائق تحفظ وتعهد لها رعاية الله وحده، فهو خالقهم، ورازقهم، ومدبر أمرهم، وموحدهم، ومعنىهم. وكلمة ﴿الْعَلَمِينَ﴾ تشمل العالم كله حتى الكافر الذي أعضاؤه خاضعة لله لكن قلبه كافر. قال تعالى:

﴿وَإِلَهٌ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظَلَّلُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَالآَصَالِ﴾ [الرعد: ١٥]

قال الحسن البصري في قوله تعالى ﴿وَظَلَّلُهُمْ﴾:

(ألا ترى إلى الكافر؟ فإن ظلاله جسده كله، أعضاؤه لله مطيعة غير قلبه)،

وقال مجاهد: «ظلّ الكافر يصلّي وهو لا يصلّي».





آلرَّحْمَنِ آلرَّحِيمِ

فإذا قلت: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ فقف كما وقف نبيك ﷺ من قبل<sup>(١)</sup>، تنتظر سماع قوله تعالى: «أثني علَى عبدِي».

وافهم أن قولك ﴿الْرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ إعادة وتكرير لأوصاف كماله لذا أجابك الله بقوله: «أَتَنِي عَلَيْ عَبْدِي»، فإنَّ الشَّاء إِنَّما يكون بتكرار المhammad، وتعدد أوصاف المحمود، لذا كانت ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ آية الحمد، و﴿الْرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ آية الشَّاء.

ولكل آية عبودية واجبة، فقم بواجبك تجاه هذه الآية، واستشعر أن كل نعمة أنعم بها عليك هي من رحمة الرحمن الرحيم، فرحمته وسعت كل شيء، فخلق خلقه برحمته، وأنزل كتابه برحمته، وأرسل رسالته برحمته، وخلق الجنة برحمته، بل والنار أيضاً برحمته، فإنها سوطه الذي يسوق به عباده المؤمنين إلى جنته، ويظهر بها أدران الموحدين من أهل معصيته، وسجنه الذي يسجن فيه أعداء من خلقه. وإن كنت جاحداً للنعم تنساها دائمًا، لكن هل يمكن أن تنسى آخر نعمة أنعم بها عليك؟! لا وهي مقامك بين يديه تصلي له وتتملقه و تسترحمه وتدعوه و تستغطفه وتسأله، فهذا من تمام رحمته بك لأن غيرك من المطرودين كثير والمحرمون أكثر، وكم جهل أناس حلاوة الصلاة فما أقبلوا، وكم حاول آخرون الملواذية عليها في أفلحوا، وهؤلاء جميعاً فاتتهم الرحمة وأدركتك أنت.

(١) حديث أم سلمة رضي الله عنها: كان يقطع فراغته آية آية: ﴿الْمُدْلُّ لَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾، ثم يقف: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّجِيمُ﴾، ثم يقف». صحيح: رواه الترمذى والحاکم عن أم سلمة رضي الله عنها، كما في صحيح الجامع رقّم: ٥٠٠٠.



## ﴿ مَلِكٌ يَوْمَ الدِّين ﴾

إِذَا قُلْتَ: ﴿ مَلِكٌ يَوْمَ الدِّين ﴾ فَانْتَظِرْ رَدَ اللَّهِ عَلَيْكَ: « مَجَّدِنِي عَبْدِي ». وَالْمَالِكُ أَوْ الْمَلِكُ هُوَ الَّذِي لَا يَحْتَاجُ إِلَى شَيْءٍ، وَيَحْتَاجُ إِلَيْهِ كُلُّ شَيْءٍ، لِذَلِكَ فَهُوَ سَبَّحَانَهُ وَحْدَهُ الْمَلِكُ وَالْمَالِكُ الْحَقِيقِيُّ لِكُلِّ شَيْءٍ، وَأَيِّ وَصْفٍ لِغَيْرِهِ بِالْمَلِكِ هُوَ مِنْ بَابِ الْمَجَازِ، لِذَلِكَ وَرَدَ فِي قِرَاءَةِ أُخْرَى لِهَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ مَلِكٌ يَوْمَ الدِّين ﴾.

وَهَذِهِ الْآيَةُ تَبَيَّنُ أَنَّ قَضِيَّةَ الْمَهَادِيَّةِ قَضِيَّةٌ وَقَتٌ، فَكُلُّ الْخَلْقِ سَيَهُتَّدُونَ، لَكِنَّ مِنْهُمْ مَنْ يَهُتَّدُ فِي الْوَقْتِ الْمَنَاسِبِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَهُتَّدُ فِي الْوَقْتِ الْمُضَائِعِ، فَيُوَمِّي الْقِيَامَةَ يُقْرِئُ الْخَلْقَ كُلَّهُمْ لِهِ بِالْمَلِكِ، حِينَ يَنْدَدِي اللَّهُ فِي الْخَلْقِ أَجْمَعِينَ بَعْدَ النَّفْخِ فِي الصُّورِ: لِمَنِ الْمَلِكُ الْيَوْمُ، فَلَا يَجِدُهُ أَحَدٌ، وَعِنْهَا يَقُولُ الْعَظِيمُ: اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ، بَيْنَا فِي الدُّنْيَا لَا يَرَى كَثِيرٌ مِنْهُمْ ذَلِكُ؛ لَا يَرَوْنَ أَنَّ الْمَلِكَ مُعَارِفُهُمْ وَأَنَّهُمْ مُسْتَخْلِفُونَ فِيهِ وَمُتَحْتَنُونَ بِهِ، بَلْ يَرَى كُلُّ مِنْهُمْ نَفْسَهُ الْمَالِكُ الْحَقِيقِيُّ لِلنَّعْمَةِ فَلَا يَشْكُرُهَا بَلْ يَكْفُرُ.

وَقَدْ رَبِطَ اللَّهُ الْمُلْكُ بِيَوْمِ الدِّينِ لِأَنَّهُ لَا أَحَدٌ يَنْازِعُهُ مُلْكَهُ حِينَهَا، أَمَّا الْيَوْمُ فَكُمْ مِنْ مَنْزَعِ اللَّهِ سُلْطَانَهُ وَمُلْكَهُ، وَمَدْعَ لِلْقَدْرَةِ وَالْعِلْمِ وَالْجَبْرِوتِ.

وَسُمِّيَّ يَوْمُ الْقِيَامَةِ بِيَوْمِ الدِّينِ لِأَنَّهُ الْيَوْمُ الَّذِي يَدِينُ اللَّهُ الْخَلْقَ بِأَعْمَالِهِمْ وَيَحْسِبُهُمْ عَلَيْهَا، وَذَلِكَ مِنْ مُوجَاتِ حَمْدِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُضِيَّ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِيقِ وَقَيلَ لَهُمْ يَلْهَوْنَ ﴾ [الزُّمُر: ٧٥].

وَتَأْمَلُ وَأَنْتَ تَقْرَأُ هَذِهِ الْآيَةَ حَالَكَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، وَكِيفَ تَكُونُ أَفْزَعُ مَا تَكُونُ وَأَحْوَجُ مَا تَكُونُ إِلَى الْأَمْنِ، وَأَعْرَى مَا تَكُونُ وَأَحْوَجُ مَا تَحْتَاجُ إِلَى السِّرِّ، وَأَعْطَشُ مَا تَكُونُ وَأَحْوَجُ مَا تَنْشَدُ قَطْرَةً مَاءً، وَأَشَدُ مَا تَكُونُ أَمَّا وَتَمَنَّى الْاِنْصَارَفُ وَلَوْ إِلَى النَّارِ، وَفِي أَبْسَ حَالَاتِكَ وَتَرْجُوا الْجَوَازَ إِلَى الْجَنَّةِ !! وَالْكُلُّ





متنَّكِ لَكَ حَتَّى أَبُوكَ وَأَمْكَ، وَلَا يَمْلِكُ إِنْقاذَكَ مِنْ كُلِّ هَذَا إِلَّا مَالِكُ يَوْمِ الدِّينِ  
الَّذِي يَمْلِكُ الرَّحْمَةَ فِيهِ، وَيَمْلِكُ الْعَذَابَ فِيهِ.

وَكَيْفَ يَجْرُؤُ أَحَدُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَنْ يَدْعُو أَنَّهُ فَوْجَئَ بِهَذَا الْيَوْمِ أَوْ أَنْ أَحَدًا لَمْ  
يَذْكُرْهُ بِهِ، وَهُوَ يَذْكُرُهُ يَوْمِيًّا خَمْسَ مَرَاتٍ عَلَى الْأَقْلَمِ عَلَى سَبِيلِ الْإِجْبَارِ لَا  
الْإِخْتِيَارِ؛ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَنِعْمَةُ، وَالذَّنْبُ كُلُّ الذَّنْبِ ذَنْبُكَ إِنْ كَانَ هَذَا ذَكْرُ لِسَانِ  
لَا ذَكْرُ قَلْبٍ !!

وَلَا كَانَ الْمُلْكُ شَامِلًا كَذَلِكَ لِكُبْرَيَاهُ، وَعَظَمَتْهُ، وَعَدْلَهُ، وَوَحْدَانِيَّتِهِ،  
وَصَدَقَ رُسْلَهُ، سَمِّيَ هَذَا الثَّنَاءُ مَجْدًا فَقَالَ: «مَجَدِنِي عَبْدِي»، فَإِنَّ التَّمْجِيدَ هُوَ  
الثَّنَاءُ بِصَفَاتِ الْعَظَمَةِ وَالْجَلَالِ وَالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ.

وَمَقْتَضِيُّ قَوْلِهِ: ﴿مَنْتَلِكَ يَوْمَ الْآدَمِ﴾ عَبُودِيَّةُ الذَّلِّ وَالْأَنْقِيَادِ، وَكُفُّ الْعَبْدِ  
نَفْسَهُ عَنِ الظُّلْمِ وَالْعَصْيَانِ.

## لو كان القلب حيـا

فِيَ لَذَّةِ قَلْبِكَ وَقَرْةِ عَيْنِكَ بِقُولِ رَبِّكَ لَكَ «عَبْدِي» ثَلَاثَ مَرَاتٍ، فَوَاللَّهِ لَوْلَا  
مَا عَلَى الْقُلُوبِ مِنْ دُخَانِ الشَّهَوَاتِ وَغَيْمِ الشَّهَابَاتِ لَحَلَقَتْ طَائِرًا مِنْ شَدَّةِ  
فَرْحَكِ بِقُولِ رَبِّكَ لَكَ: «حَدَّنِي عَبْدِي، وَأَنْتَ عَلَى عَبْدِي، وَمَجَدِنِي عَبْدِي»، وَلَوْ  
لَمْ تَخْرُجْ مِنْ صَلَاتِكَ سُوَى بِذِكْرِ اللَّهِ لَكَ بِجَلَالِهِ وَعَظَمَتِهِ فَكَفَاكَ غَنِيمَةً، فَكَيْفَ  
بِهَا يَفْضُلُ عَلَيْكَ مِنْ ثَوَابِهِ وَفَضْلِهِ؟!

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾

وَإِذَا وَصَلْتَ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ فَقَدْ وَصَلْتَ  
إِلَى الْآيَةِ الْمُحُورِيَّةِ وَالْوَقْفَةِ الْمُفْصَلِيَّةِ فِي السُّورَةِ، وَهِيَ الْآيَةُ الَّتِي تَقْسِمُ الْفَاتِحةَ





نصفين، وتوسط السورة مشعة مضيئة بين الثناء قبلها والدعاء بعدها، وهي أول آية تطلب منك واجباً عملياً في القرآن، وتتطلب مراجعة نفسك ومحاسبتها، وعندها انتظر قوله تعالى وهو يبين هذه العلاقة الخاصة بينه وبينك: «هذا بي بي وبي عبدي، ولعبدي ما سأّل»، فلا يعلم صدقك في قولك من كذبك إلا الله، ولا يطلع على ما يحويه قلبك أثناء قراءاتك لهذه الآية غير الله، فكم من قارئ لقوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ وهو عابد لغير الله من المال والشهوة والجاه والسلطة، يبيع دينه من أجلهم؟! وكم من قارئ لقوله: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ وهو يستعين بغير الله ويذلل له.

وميّز بين التوحيد الذي تقتضيه الكلمة ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ والتوحد الذي تقتضيه الكلمة ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، فال الأولى تقتضي توحيد الألوهية، والثانية تقتضي توحيد الروبوبيّة.

ووجّد الإخلاص بقولك: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ أي إياك أريد بعبادتي، وهو يتضمن العمل الخالص لوجهه، والعلم الخالص لوجهه، فلا يرجو العبد بعمله أو علمه رباء ولا سمعة ولا لفت أنفاس الناس إليه.

وال العبادة تجمع أصلين: غاية الحب وغاية الذل والخضوع، والعرب تقول: طريق معبّد أي مذلل، والتعبد: التذلل والخضوع، فمن أحبيته ولم تكن خاضعاً له لم تكن عابداً له، ومن خضعت له بلا محبة لم تكن عابداً له حتى تكون محباً خاضعاً.

وأقصد بقولك: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾: تجديد العجز والاحتياج والتبرؤ من حولك وقوتك إلى حول الله وقوته، والاستعانة تجمع بين أصلين عظيمين: الثقة بالله والاعتماد عليه، فإن العبد قد يشق بإنسان ولا يعتمد عليه مع ثقته به وذلك لاستغنائه عنه، وقد يعتمد عليه مع عدم ثقته به ل حاجته إليه ولعدم وجود من يقوم مقامه.





وأقصد بقولك: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾: قتل العجب الذي قد ينشأ في قلبك من جراء عبادتك: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ لينبهك على أن ما حصل لك من العبادة لم يحصل بفضلك وقوتك، إنما حصل بعون الله ومعيته.

وقد صدق الصحابة في قوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ حتى ضربوا أروع النهاذج في الاستعانة والتوكيل، فعن عوف بن مالك الأشجعي رض أن النبي ﷺ بايع نفراً من الصحابة فأسرّ كلمة خفية وقال: ولا تسألوا الناس شيئاً. قال عوف: «فلقد رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوطه فلا يسأل أحداً يناله إيه» <sup>(١)</sup>.

وهي صيحة إنذار انطلقت من ألسنة التابعين المقتفين لأثر الصحاب الأولين، جاءتك على لسان الحسن: «لا تستعن بغير الله في كلك الله إليه».

### صيغة الجمع وأنت فرد؟

لتثبت أنك فرد في جماعة، وتذكري أنك جزء من كل، وتستشعر أنك عضو فاعل في جسد حي، فتقتل بذلك أنايتك، وتحبب إيجابيتك، وتوّكّد فاعليتك نحو مجتمعك وأمتك.

وفي صيغة الجمع كذلك اعتراف بتنصيرك، وعدم استحقاقك الوقوف بين يدي ربك منفردًا، لسان حالك: إلهي!! ما بلغت عبادي أن أستحق التقدم وحدني إلى جنابك العظيم؛ لأنها مزوجة بجوانب التنصير وألوان التفريط؛ لذا أتقدم بها إليك محفوفة بعبادات الصالحين الذين لا يشقى جليسهم، مرتدًا جلباب التواضع وثوب الرجاء.

(١) صحيح: صحيح أبي داود رقم: ١٤٤٩ ، وأخرجه مسلم.





## تقديم العبادة على الاستعابة

وافقه سبب تقديم ﴿إِيَّاكَ تَعْبُدُ﴾ على ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ أي تقديم العبادة على الاستعابة:

(١) فهو من باب تقديم الغايات على الوسائل؛ إذ العبادة غاية العباد التي خلقوا لها، والاستعابة وسيلة إليها.

(٢) وهو من باب تقديم حق الله على حق العبد، فالعبادة لله والاستعابة للعبد، ولأن العبادة حق الله على العبد، أما الاستعابة فهي استعابة العبد بربه، فقد قدم حق الرب.

(٣) ولأن العبادة المطلقة تتضمن الاستعابة من غير عكس، فكل عابد الله عبودية تامة مستعين به ولا ينعكس؛ لأن صاحب الأغراض والشهوات قد يستعين به على شهواته، فكانت العبادة أكمل وأتم.

(٤) ولأن الاستعابة جزء من العبادة من غير عكس.

(٥) ولأن الاستعابة طلب منه والعبادة طلب له.

(٦) ولأن العبادة لا تكون إلا من مخلص، والاستعابة تكون من مخلص ومن غير مخلص.

(٧) ولأن العبادة حق الرب عليك، والاستعابة: طلب عونه على عبادته، وهي بمثابة التعرض لصدقته، وأداء حقه أهم من التعرض لصدقته.

(٨) ولأن العبادة شكر نعمته عليك؛ والله يحب أن يُشَكَر، والإعانة فعله بك وتوفيقه لك، فأنت إذا التزمت عبوديته أعنانك عليها، وكلما كان العبد أتم عبودية كانت الإعانة من الله له أعظم.





(٩) والعبودية محفوفة بإعانتين: إعانة قبلها على التزامها والقيام بها، وإعانة بعدها على عبودية أخرى، وهكذا أبداً حتى يقضي العبد نحبه.

(١٠) ولأن ﴿إِيَّاكَ تَعْبُدُ﴾ له، و﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ به، وما له مُقدَّم على ما به؛ لأن ما له متعلق بمحبته، وما به متعلق بمشيئته؛ ما له لا يستقر في النار منه شيء، وما به يستقر منه في النار ما شاء الله له أن يستقر، والكون كله متعلق بمشيئته؛ فالملائكة والشياطين والمؤمنون والكافار والطاعات والمعاصي كلهم تحت مشيئة الله، لكن المتعلق بمحبته هم أهل طاعته فحسب.

## سر الافتراضات

ولو جرى الكلام على أصل سياق الآيات لقلت: (إيه نعبد)، لكن الآيات عدلت عن ضمير الغائب إلى ضمير المخاطب وهو ما يسميه أهل اللغة: الالتفات. وحكمة الالتفات والله أعلم:

- أن المصلي عند الشروع في الصلاة كالغريب الذي دخل على ربه؛ فلما أثني على الله بأنواع المحامد قرّب من الله أعظم تقرّيب، فكان الله قال له: حمدتني وأثنيت عليّ ومجّدتني، فاستحققت أن أرفع عنك الحجاب لتقدم ما شئت من الخطاب.
- أن من أول السورة إلى هنا ثناء، والثناء في الغيبة أصدق وأخلص، ومن هنا إلى آخر السورة دعاء، والدعاء في الخضور وعلى سبيل المشافهة أولى وأرجى.

## احذر.. البطلان والخذلان!!

كل عبادة لا تكون لله وبالله فهي باطلة مضمحة، وكل استعانة لا تكون بالله وحده خذلانٌ وذلٌ.





ولتقديم ﴿إِيَّاكَ﴾ أسباب أربعة:

- إفادة الحصر والقصر بإثبات العبادة والاستعانة لله وحده ونفيهما عما سواه، فكأنك قلت: نعبدك ولا نعبد غيرك، ونستعين بك ولا نستعين بغيرك، وهذا من أروع البلاغة والإيجاز.
- الأدب مع ربك حيث قدّمه على عبادتك، وذكرته قبل أن تذكر نفسك، وهنا يعلّمنا ربنا أدب التعامل معه لنتعاهد أن نقدم أمره في كل شؤوننا على ما سواه.
- وفيها إعانته لك على الطاعة إذا ثقلت عليك لتفجّاك هذه الكلمة وسط السورة، وتنبهك على أن المعبود هو الله جل جلاله؛ وباستحضار هيبيته وتعظيمه تسهل عليك عبادته.
- وفيها كذلك لفت نظر إلى الغاية ثم إلى الوسيلة الموصولة إلى هذه الغاية، فالغاية هو الله والعبادات كلها وسائل مؤدية إليه.

ثم إعادة كلمة ﴿إِيَّاكَ﴾ مرّة بعد مرّة تأكيد وجزم على أنه لا يجب على الإطلاق أن يُعبد غير الله، ولا يجب أن يُستعان إلا بالله، ففي إعادةضمير من القوة ما ليس في حذفه، فإذا قلت لملك مثلاً: إياك أحب وإياك أخاف؛ كان فيه من اختصاص الحب والخوف بذاته والاهتمام بذكره ما ليس في قولك إياك أحب وأخاف.

وفي التكرار كذلك تعليم العباد أن يجددوا ذكر الله ويكرّروه ويُكثروا منه كل وقت.

وفي التكرار تلذذ بمناجاة الله وخطابه.

والإتيان بضمير المخاطب الحاضر دون ضمير الغائب ضروري لتشعر بالمواجهة الحقيقة للرب سبحانه والوقوف الفعلي بين يديه.





ومن معاني: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾: أي لا نعبد غيرك، ولا نقوى على شيء من عبادتك ولا نثبت عليها إلا بالاستعاة بك وحدك، فما تيسرت طاعته إلا بإعانته، ولو حرمك التوفيق لكنت من المطرودين مع الشيطان اللعين.

مدار القرآن على هذه الآية

وتأمل كيف يدور القرآن كله من أوّله إلى آخره عليهما، وكيف تضمنّتا أجيال الغایات وأكمّل الوسائل، فأجل الغایات عبوديّته وأكمّل الوسائل إعانته.

## نورانية • إشراقة

- قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «تأملت أنفع الدعاء، فإذا هو سؤال العون على مرضاته، ثم رأيته في الفاتحة في: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾.
  - قال محمد بن عوف الحمصي: «رأيت أهmad بن أبي الحواري عندنا بطرسوس، فلما صلى العتمة قام يصلي، فاستفتح بالحمد إلى قوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، فطفت الحائط كله ثم رجعت فإذا هو لا يجاوزه ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، ثم نمت ومررت به سحرًا وهو يقرأ ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ فلم يزل يرددتها إلى الصبح».

﴿أَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾

فِإِذَا قَلْتَ: ﴿أَهَدِنَا الْحَرَطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ إِلَى آخِرِهَا فَانتَظِرْ رَدَّ اللَّهِ عَلَيْكَ: «هَذَا الْعَبْدِيُّ وَلَعْبَدِي مَا سَأَلَ».





ثم تأمل أنك تدعوا بهذا الدعاء بعد فراغك من آيات الثناء على الله، وبعد تعهدك بعدم عبادة إلا الله وعدم الاستعانة إلا به، مما يجعل الإجابة أرجى والقبول أقرب.

## ظمآن إلى قطرة هداية

وافهم معنى المداية في: ﴿أَهْدِنَا﴾، فللهداية أنواع؛ منها المداية من:

**١)** أمور فعلها المرء عاصيًّا، واستغل الشيطان فيها نقطة ضعفه فأغواه وأضلها، وأحدث فجوة في سور إيمانه تسلل منها إلى قلبه، فهو على غير المداية علمًا أو عملاً أو إرادة؛ لذا فهو يحتاج إلى التوبة منها.

**٢)** وأمور قد هُدِيَ إلى أصلها دون تفصيلها فهو يحتاج إلى هداية تفاصيلها، كمن تصدق لكنه راءٍ، وصلٌ لكن صلاتٍ لم تنه عن الفحشاء والمنكر، وحجٌ لكن من مال حرام.

**٣)** وأمور اعتقد فيها الصلاح والخير وهي خلاف ذلك، فهو يحتاج إلى هداية تنسخ من قلبه ذلك الاعتقاد الباطل، كمن ظن أن المهم هو صلاح القلب دون المبادرة بالأعمال، أو ظنَّ أن الزهد والاعتكاف أحب إلى الله من مخالطة الناس ودعوتهم إلى الخير، أو من أفتاه إبليس بجواز أكل الحرام والرّشوة في سبيل نفقة أبنائه.

**٤)** وأمور من المداية هو قادر عليها، ولكن لم تُخلق له إرادة فعلها، فهو يحتاج في تمام المداية إلى هذه الإرادة، ولا يملك أن يزرعها فيه إلا الله، كمن أراد الصلاة منذ سنين لكنه لا يستطيع المداومة عليها، أو من أرادت الحجاب





لكنها أضعف من أن تهزم الشيطان والموى مجتمعين، أو من أراد الحج و هو غنيًّا مالًاً وصحة لكنه شحيم روبا وقلبا، أو من قدر على التوبة لكنه للأسف .. مشغول!!

**٥)** وأمور هو غير قادر على فعلها مع أنه يريد لها، فهو يحتاج في هدایته إلى القدرة عليها، كمن أراد التصدق غير أنه لا يملك المال، ومن أراد الحج وهو يشتكي الفقر أو المرض أو كليهما، ومن أراد قيام الليل لكنه مكبل بأعباء المعيشة والسعى على الرزق طيلة النهار وبعضا من الليل.

**٦)** وأمور هو غير قادر عليها ولا مرید لها، فهو يحتاج إلى خلق القدرة عليها والإرادة لها لتنم له المداية.

**٧)** وأمور: هو قائم بها مهتم لها، فهو يحتاج إلى الثبات عليها حتى الممات.

واستشعر بقولك: ﴿ أَهْدِنَا ﴾ ضرورتك وشدة فاقتك إلى المداية التي لست إلى شيء أشد فاقة وحاجة منك إليها، فإنك تحتاج إليها في السراء والضراء.. في الشدة والرخاء.. في كل نفس وظرفة عين وإلا هلكت، وهذا فرض عليك الرب الرحيم هذا السؤال كل يوم وليلة في أفضل أحوالك وأسمى درجاتك، وهي الصلوات الخمس، مرات متعددة، لشدة ضرورتك واحتياجك إلى هذا المطلوب.

لأول مرة: أقف مع نفسي وقفية جادة لأحدّ نقطة ضعفي، ومن أين يأتيني الشيطان ليضليلي، وما الذي لم أدركه من المداية حتى الآن لأسعى إلى إدراكه، ولأول مرة أدخل إلى الصلاة وكلّي عزم وتصميم على الدعاء من أعماق قلبي أن أهتدى لما فاتني من أنواع المداية السبعة، وأن يرزقني الله ما حُرِّمت منه.





## ﴿الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ﴾

ثم سل نفسك: ما هو الصراط المستقيم الذي أدعوك به منذ أن وعيت وأدركت؟! وهل أعرف معناه؟! مع علمك أنه صراط واحد ليس له ثان، لذا جاء معرّفًا بالألف واللام، فليس هناك غيره، فهل تركت اهتديت إليه أم لا زلت بعد في الصالين؟!

ألا فاعلم - إن لم تعلم قبل اليوم - أن الصراط المستقيم يتضمن ستة أمور:

- ١) معرفة الحق.
- ٤) الثبات عليه.
- ٢) قصده وإرادته.
- ٥) الدعوة إليه.
- ٣) العمل به.
- ٦) الصبر على أذى من دعوته إليه.

فباستكمال هذه المراتب ستة يكون العبد قد هُدِي إلى الصراط المستقيم، وما نقص منها نقص من هدايته، وكل منا يشكو أنه لم يستكمل واحدة أو أكثر من هذه الست، فال العاصي لا يعرف الحق أو عرفه ولم يعمل به، والطائع إن أطاع يومًا لم يداوم على طاعته، وإن داوم اكتفى بنفسه ولم يدع غيره، وإن دعا غيره فابتلي نكوص على عقبيه ولم يكمل.

لأول مرة: أراجع نفسي في اقتفياني للصراط المستقيم من عدمه، وأقف على ما لم أستكمله من أركانه الستة، وأعرف قدر نفسي وتقصيرها في حق الله، ثم أخرج من الصلاة وأنا حريص على إتمام الاستقامة على صراط الدنيا تمهيداً للاستقامة على صراط الآخرة والعبور عليه نحو الجنة.




---



## اقسام ثلاثة

ثم تأملّ أقسام الخلق الثلاثة بالنسبة إلى الهدایة:

### ١) منعم عليهـ :

بحصوـلـها لهم واستمرارـها، وتذكـرـ هؤـلاءـ في صلاتـكـ، واستـشـعـرـ الرابـطةـ الروـحـيـةـ والـصلةـ الأـخـوـيـةـ بـيـنـكـ وـبـيـنـهـمـ، وـتـجـوـلـ بـقـلـبـكـ بـيـنـ جـمـوعـ المـنـعـمـ عـلـيـهـمـ، فـفـيـ رـكـعـةـ مـنـ الرـكـعـاتـ اـذـكـرـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ وـحـولـهـ الـخـلـفـاءـ الـراـشـدـوـنـ، وـفـيـ رـكـعـةـ اـذـكـرـ أـحـمـدـ بـنـ حـنـبـلـ وـثـبـاتـهـ عـلـىـ الـحـقـ، وـفـيـ رـكـعـةـ ثـالـثـةـ اـذـكـرـ عـبـدـ اللهـ بـنـ الـمـبـارـكـ وـعـلـمـهـ مـعـ جـهـادـهـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ، وـرـبـيـعـ بـنـ خـيـثـمـ وـوـجـلـهـ وـبـكـاءـهـ مـنـ خـشـيـةـ اللهـ، وـعـمـرـ بـنـ عـبـدـ العـزـيزـ وـعـدـلـهـ وـوـرـعـهـ، وـفـيـ رـكـعـةـ رـابـعـةـ اـذـكـرـ رـجـالـاتـ الـقـرـنـ الـعـشـرـيـنـ فـمـاـ أـمـتـنـاـ بـعـقـيمـ، بـلـ أـنـجـبـتـ الـبـنـاـ وـأـحـمـدـ يـاسـينـ؛ نـمـوذـجـيـنـ لـلـذـيـنـ أـنـعـمـ اللهـ عـلـيـهـمـ مـنـ الـمـعـاصـرـيـنـ؛ وـادـعـ اللهـ أـنـ يـهـدـيـكـ سـبـيلـهـمـ وـأـنـ يـزـاحـمـ كـنـفـكـ أـكـتـافـهـمـ فـيـ سـاحـةـ الـحـشـرـ.

وـالـمـرـادـ بـالـنـعـمـةـ هـنـاـ النـعـمـةـ الـتـيـ لاـ يـشـوـجـهاـ كـدـرـ، وـلـاـ تـكـوـنـ عـاقـبـتـهاـ السـوـءـ، فـهـيـ شـامـلـةـ لـخـيـرـاتـ الـدـنـيـاـ الـخـالـصـةـ مـنـ الـعـوـاقـبـ الـسـيـئـةـ، وـلـخـيـرـاتـ الـآـخـرـةـ الـتـيـ لـاـ تـنـفـدـ وـهـيـ الـأـهـمـ.

وـلـاحـظـ أـنـهـ قـالـ: ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم﴾، فـلـوـلاـ إـنـعـمـ اللهـ مـاـ اـهـتـدـواـ، وـلـوـلاـ فـضـلـ اللهـ مـاـ ثـبـتوـاـ عـلـىـ الـهـدـيـةـ، مـاـ يـتـزـعـ جـذـورـ الغـرـورـ مـنـ كـلـ مـرـأـءـ بـعـمـلـهـ، لـيـرـدـ الـفـضـلـ إـلـىـ اللهـ وـيـرـجـعـ خـاشـعـاـ مـتـوـاضـعـاـ.

وـأـنـوـ يـأـبـرـازـ ضـمـيرـ مـانـحـ النـعـمـةـ ﴿أَنْعَمْتَ﴾ بـدـلـاـ مـنـ قـوـلـكـ الـمـنـعـمـ عـلـيـهـمـ؛ ذـكـرـ اللهـ وـشـكـرـهـ بـالـلـسـانـ وـالـقـلـبـ، لـيـكـونـ هـذـاـ الدـعـاءـ مـقـتـرـنـاـ بـالـشـكـرـ وـالـذـكـرـ.





## ما هي النعمة؟

هل النعمة ملبس فاخر وقصر مشيد؟!

هل النعمة زوجة حسناء جليلة وأبناء كثراً؟!

هل النعمة عمل مريح وراتب مغرى؟!

هل النعمة صحة وقوه ومنعة وسطوة؟!

اسمعوا بماذا امتن الله تعالى على نبيه وأصحابه:

﴿ إِنَّمَا أَكْفَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَنْهَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا ﴾ [المائدة: ٣].

ويحق لك أن تتساءل:

أي نعمة ورسول الله كان يمر عليه الهالال ثم الهالال ثم الهالال ثلاثة أهله في  
شهرين، وما يوقد في أبيات رسول الله ﷺ - وهي تسعة - نار !!

أي نعمة ورسول الله ﷺ كان إذا جاء فلم يجد ما يأكله ربط على بطنه الحجر  
من شدة الجوع، ويوم الخندق ربط حجرين !!

أي نعمة والفاروق ﷺ يقول: «رأيُتُ رسولَ اللهِ يَلْتَوِي فِي الدَّيْنِ مِنْ  
الجوعِ مَا يَجِدُ مِنَ الدَّقْلِ مَا يَمْلأُ بَطْنَهُ» (١). والدقـل هو رديء التمر !!

أي نعمة وما شيع آل محمد من خبر الشعير يومين متاليين !! بل وقبض ﷺ  
ودرعه مرهونة عند يهودي في ثلاثين صاعاً من شعير !!

فأي نعمة إذن هي المقصودة؟! النعمة الحقيقة .. يا أتباع النبي الخاتم هي  
نعمـة الطاعـة .. نعـمة القـرب من الله .. نعـمة الفـوز في الآخرـة.

(١) صحيح: رواه مسلم وهو في السلسلة الصحيحة رقم: ٢٠٦.





وما ينفع الغني ماله إذا كانت العاقبة: سقر !  
وماذا تُجديه عزته وسطوته إذا كانت اللقطة الأخيرة جهنمية؟!

**٢) مغضوب عليهم:**

عارفون بالهدایة علیاً منسلخون منها عملاً، قد عَرَفُوهَا وَلَمْ يَعْمَلُوا بِهَا، ولذا  
غضب الله عليهم وأخرجهم من رحمته.  
وقد جاءت الصيغة عامة ليدخل مع غضب الله غضب الملائكة والأنبياء  
والمؤمنين، فهؤلاء ملعونون بكل لغة ومن الجميع.  
وهنا كذلك مزج بين مقام الخوف ومقام الرجاء خشية أن يستغرقك مقام  
الإنعام فتذهب عن المقام الآخر.

**٣) وضالون:**

حائدون عن الهدایة، حائرون لا يهتدون إليها سبيلاً، لم يعطوا هذه  
الهدایة ولم يُوفّقوا إليها.  
فادع الله في صلاتك أن يهديك صراط الذين أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ لَا صراطَ مِنْ  
عَرَفَ الْحَقَّ وَرَفِضَ اتِّبَاعَهُ، أَوْ صِرَاطَ مِنْ ضَلَالٍ طَرِيقَ وَتَاهَ فَلَمْ يَرِدْ الْحَقَّ ابْتِدَاءً وَلَمْ  
يُوْفَقْ لِلْعَمَلِ بِهِ انتِهَاءً.

ويذهب ابن القيم محللاً فيقول:

«صحة الفهم وحسن القصد من أعظم نعم الله التي أنعم بها على عبده، بل  
ما أُعطي عبداً عطاء بعد الإسلام أفضل ولا أَجَلَّ منها، بل مما ساق الإسلام  
وقيامه عليهم، وبهما يأمن العبد طريق المغضوب عليهم الذين فسد قصدهم،  
وطريق الضالين الذين فسّدت فهومهم، ويصير من المُنْعَمْ عليهم الذين حسنت





أفهمهم وقصودهم، وهم أهل الصراط المستقيم الذين أمرنا أن نسأل الله أن  
يهدينا صراطهم في كل صلاة»<sup>(١)</sup>.

وتأمل ما في إسناد فعل الإنعام إلى ضمير الجملة من إشادة بشأن المُنعم  
عليهم ورفة قدرهم؛ خلافاً لغيرهم من المغضوب عليهم والضالين، وفيه أيضاً  
أدب مع الله حيث نسب الإنعام والمداية إلى الله تعالى، والغضب حذف فاعله  
أدباً، وأسند الضلال إلى العبيد.

لأول مرة: أراجع ذاكرة أيامي وصحيفة أعمالي وأشعر  
بالخوف من أن أكون من عرف شيئاً من الحق ثم نكص عنه  
فيغضب الله علىَّ، أو من زَيَّن له الشيطان باطله فرأه حقاً  
وسيءَ عمله فرأه حسناً فأكون من الضالين.



## التأمين ورفع اليدين

ثم اشرع في التأمين آخر هذا الدعاء تفاؤلاً بإيجابته وحصوله، وطابعاً عليه،  
وأصنع لتأمين الملائكة معك، فقد قال النبي ﷺ: «إذا قال الإمام: ﴿غَيْرُ  
الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَّالِّينَ﴾ فقولوا: آمين، فإنه من وافق قوله قول  
الملائكة غُفر له ما تقدم من ذنبه»<sup>(٢)</sup>.

(١) حديث أم سلمة رضي الله عنها: «كان ﷺ يقطع قراءته آية آية: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾،  
ثم يقف: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّجِيمُ﴾، ثم يقف». صحيح: رواه الترمذى والحاكم عن أم سلمة  
رضي الله عنها، كا في صحيح الجامع رقم: ٥٠٠٠.

(٢) صحيح: رواه البخارى ومالك عن أبي هريرة كما في صحيح الجامع رقم: ٧٠٧.





وهذا التأمين ينطق به المصلون في الجماعة في نفس واحد ولسان واحد، ليعلنوا وحدة الأمة الرائعة، ونظامها الفريد الذي لا تقدم فيه ولا تأخر، وهذا اشتد حسد اليهود لل المسلمين عليه حين سمعوهم يجبرون بالتأمين في صلاتهم. قال ﷺ: «ما حَسَدْتُكُمْ يَهُودٌ عَلَى شَيْءٍ مَا حَسَدْتُكُمْ عَلَى السَّلَامِ وَالثَّأْمِنَةِ»<sup>(١)</sup>.

يمسدونا على الصلاة وبيتنا اليوم من لا يصلى !! يمسدونا على نعمة بر كلها بعضنا اليوم بقدمه؛ فلا يصلى أو يصلى جسده وقلبه غير مصل !! يمسدونا على كلمة واحدة من كلمات الصلاة فكيف بسائر الصلاة؟! لعلنا نراجع بذلك نفوسنا ونعرف قدر صلاتنا لتزلا ما تستحق.



قال محمد الحمصي: «رأيت ابن أبي الحواري فلما صل قام يصلى فاستفتح بـ ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ إلى ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ فطفت حول الكعبة كله ثم رجعت، فإذا هو لم يتتجاوزها فلم يزل يرددوها حتى الصبح».



(١) صحيح: رواه أحمد وابن ماجة عن عائشة رضي الله عنها، كما في صحيح الجامع رقم: ٥٦١٣.





## الرکوع



ثم ارفع اليدين عند النزول للركوع تعظيمًا لأمر الله، ولتمكين اليدين من المشاركة في هذه العبودية الخاصة كعبودية باقي الجوارح، واتباعًا كذلك لسنة النبي ﷺ.

ثم اشرع في التكبير الذي هو في انتقالات المصلي من رُكن إلى رُكن، كالتلبية في انتقالات الحاج، من مشعر إلى مشعر، فهو شعار الصلاة، كما أن التلبية شعار الحج.

ثم اهبط له راكعًا، والركوع خضوع بظاهر الجسد، ولهذا كانت العرب لشرفها ومكانتها تأنف منه ولا تفعله، حتى رُوي أن حكيم بن حزام رض بايع النبي ﷺ أن لا يخرب إلا قائمًا أي لا يركع لله.

فائزل برأسك استكانة هيبة الله وتذللًا لعزته، وهو ما تعبّر عنه حرفة جوارحك حين تخني له صلبك، وتخفض قامتك، وتُنكس هامتك، وتُكثّر مُعظمًا له، ناطقًا بتسبيحه مقتربًا بتعظيمه، لذا إن شئت سميت الرکوع رکن:

### الخضوع للعظمة

ولهذا قال النبي ﷺ عنه: «فَإِمَّا الرُّكُوعُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبُّ»<sup>(١)</sup>.  
ففي الرکوع خضوع القلب، وخضوع الجوارح، وخضوع اللسان على أتم الأحوال.

(١) صحيح: رواه مسلم وأبو داود وأحمد عن ابن عباس كما في صحيح الجامع رقم: ٧٧٩.





وانشد كمال العبودية في الركوع بأن تصاغر وتتساءل لربك، بحيث يمحو تصاغرك لربك كل تعظيم في قلبك لنفسك أو للخلق، ويشبت مكانه تعظيمك لله وحده الذي لا شريك له.

وكما استولى على قلبك تعظيم الربّ قوي؛ خرج منه تعظيم الخلق، وتصاغرت لديك نفسك، فالرکوع في الحقيقة رکوع القلب، وإنما الجوارح أتباع له وجنود.

### مفتاح الخصوصية في أذكار الرکوع

واحفظ أذكار الرکوع عن ظهر قلب، لأنها نعم المعين لك على استحضار عظمة رب الجليل والخضوع له، وقد كان النبي ﷺ يطيل الرکوع كإاطاله للقيام تماماً لأنه كان يكرر هذه الأذكار في تأن وتدبر، ولقد اخترت لك منها أربعة أدعية - تضاف إلى «سبحان رب العظيم» - توصلك إلى الهدف:

(١) (سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبيرياء والعظمة) <sup>(١)</sup>.

«والجبروت» من الجبر بمعنى الاله والغلبة فيقسم الجبارين والمتكبرين، أو بمعنى جبر الكسر في حم المظلومين ويجبر خواطر المكرهين، أو بمعنى العلو فلا تناهه الأفكار ولا تصل إلى كنهه العقول.

«والملكوت» وهو الملك الظاهر لنا من آثار قدرته ودلائل عظمته، والملك الغائب عنا من الكرسي والعرش والجنة والنار وسائر مشاهد الغيب.  
«والكبيرياء» هو الترفع عن الانقياد، وهو صفة مذمومة في حق البشر، لكنها صفة مدح في حق رب سبحانه، وهو نابع من كمال الذات وكمال الوجود، لذا فهو سبحانه المتردد بالكبيرياء وحده، فقد قال:

(١) صحيح: رواه النسائي عن عوف بن مالك، كما في مشكاة المصايخ / ١٩٢.

«الكيراء ردائي، فمن نازعني في ردائي قصمته»<sup>(١)</sup>.

ولذا لا يسمع الله لأحد من خلقه أن يشاركه ولو في ذرة من هذا الكبرياء،  
بل وحرّم عليه أن يدخل الجنة عقوبة مغلظة لمن كان في قلبه ولو مثقال ذرة من  
كبير.. نعم مثقال ذرة!!

(٢) «اللهم لك ركت، وبك آمنت، ولك أسلمت، خشوك سمعي وبصري ومخي  
وظمني وعصبي»<sup>(٣)</sup>.

«بك آمنت»: وفي تقديم «بك» إشارة إلى التخصيص، «ولك أسلمت» أي لك ذلت وانقدت، و«خشع» أي خضع وتواضع وسكن لك، «سمعي»: فلا يسمع إلا ما يُرضيك، فلا أسمع لغوا ولا غيبة ولا فاحش قول أو غباء، «وبصري»: فلا يخون من يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، ولا ينظر إلى الحرام، و«تخصيص السمع والبصر» من بين الحواس لأن أكثر الآفات والشواغل والملهيات منها، فإذا خشتنا قلل الوساوس، ثم يأتي كمال الخشوع والخصوص في ظهور أثره على المخ والعظم والعضب وكما خلية في الجسد.

واحذر أن يخالف حالك خارج الصلاة قولك داخلها، فتتممَّد على الله ولا تخضع لأوامره ونواهيه، وإياك أن تظل مُصرًا على مخالفة أمر من أوامره صغيرًا كان أو كبيرًا، وإن توالت منك المخالفات والخرفقات فهذا كان معنى تردديك

في الصلاة: «خشوع لك سمعي وبصري ومحني وعزمي وعصبي؟!»  
أنسيت بعد الصلاة ما عاهدت الله عليه في الصلاة؟! أم ظنتن الخصوص  
كلمة تلوّكها الألسنة دون أن تعرف طرقها إلى العمل؟! ألا تستطيع أن تكون  
رجالاً وعلى مستوى الكلمة التي وعدت بها الله؟! أما حان لك أن تعلن خصوص  
كل عباداتك ومعاملاتك وأخلاقك لشرع الله؟!

(١) صحيح: رواه الحاكم عن أبي هريرة كما في صحيح الجامع رقم: ٤٣٠٩.

(٢) صحيح: رواه مسلم عن علي بن أبي طالب، وأورده الألباني في صحيح أبي داود رقم: ٦٨٨.



## أول مرة أصلبي

الله أكبر .. سبحان ربي العظيم .. ربنا الله الحمد .. سبحان ربي الاعلى ..

أكنت تكذب على ربّك وأنت بين يديه؟! أم كنت تردد ما لا تفهم معناه؟!  
لو كنت أجنبياً لا تفهم العربية لكن لك بعض العذر، فكيف والقرآن نزل  
بلسانك، لذا كان كتاب الله في حرقك أليها العربي حجتين اثنتين لا حجة واحدة؛  
مرة لأنّه خطاب ربّك، ومرة ثانية لأنّه أنزله بلغتك.

أيها الراکعون.. راجعوا رکوعكم قبل أن ترفعوا رؤوسكم...  
أيها الراکعون.. أحنيتم ظهوركم ونسيتم قلوبكم والقلب أول...  
يا من رکع وما رکع لأنّه ما خضع، وتأه عن طريق الهدایة وما رجع:  
أنقذ نفسك!! الكون كله والخلائق بأسرها خضعت ولم يبق إلا أنتم أيها البشر  
فمته تتأدبون وتقدرون الله قدره وتخشعون!!

**الأول** مرة: أعرض حصائد سمعي وبصري وخفي على  
قلبي، وأحاسب نفسي عن كل ما دخل سمعي هل هو ما  
يرضي الله سبحانه، وهل صُنْت بصري من صور العري التي  
عمّت حولي وطفت وأعيت، وهل قطعت على الشيطان طريقه  
وأحبّت محاولات إفساده من البداية؛ حين حيثُ خفي من التفكير في الحرام  
والشغف بالحرام والتخطيط للحرام، فإن معرفة الداء أولى خطوات العلاج.

## المتمردون

يا من لم ترتدي الحجاب أو ارتديته دون أن تتأدي بآدابه وتراعي  
قدسيته فترى نت للرجال وتعطّر لتلفتي الأنوار، هل خضعت الله؟  
يا من تلويت ماله بالربا وجني منه ما يُسمّيه بالفوائد وهو أصل  
المضار، هل خضعت الله؟  
يا من أطلق العنان لبصره وأرخي الزمام لشهوته وتبع خطى هواه  
واقتنى أثر الشيطان، هل خضعت الله؟!



يا من كنز ماله فما أخرج زكاته، وبخل عن نفسه فما جاد بالصدقة،  
هل خضعت لرب المال ورازقه؟!  
يا من ساء خلقه وأذى جيرانه وأقرانه حتى هجروه واجتنبوه وما  
كلموه، هل خضعت لله؟!

### (٣) (سبوح قدوس رب الملائكة والروح)<sup>(١)</sup>

«سبوح»: هو المسبح أي المبرأ من النقصان والشريك والولد وكل ما لا يليق به.

«قدوس» من القدس، والتقدس هو التطهير، والأرض المقدسة: الأرض المطهرة، وسميت الجنة حظيرة القدس، لأنها مطهرة عن آفات الدنيا، وسمي جبريل روح القدس لأنه طاهر من العيوب في تبليغ الوحي المطهر من كل ما لا يليق بالخالق.

ومن عجيب ما جاء في تعريف القدس أنه مُنْزَهٌ عن أوصاف الكمال!

فأنت إذا أردت أن تُثني على ربك نسبت إليه الكلمات التي تعرفها، لكنه سبحانه مُنْزَهٌ عن الكلمات البشرية التي يتصورها عقلك القاصر، والتي قد تصلح أن تُنسب لنفسك أو للبشر حولك، لكنها لا تليق بالخالق سبحانه.

وهذا القصور في تصور الكمال لأنك بشر وتفكيرك تفكير بشر، لكنه سبحانه لا تصل إلى عظمته العقول والأفهام، فكل ما خطر بيالك من

(١) صحيح: رواه مسلم، وأورده الألباني في صحيح أبي داود رقم: ٧٧٥.



درجات الكمال، فالله بخلاف ذلك لأنه أعلى وأجل من ذلك، وقريب من هذا قول الشاعر:

ألم تر أن السيف يُزري به الفتى     إذا قلت إن السيف أمضى من العصا  
وقوله «رب الملائكة والروح»، كذلك مما يساعدك على تعظيم الرب التأمل  
في عظمة خلقه، وهل أعظم من خلق الملائكة؟! والروح هو جبريل عليه  
السلام، وهذا من التخصيص بعد التعيم، ويكتفيك قراءة هذا الحديث لتعلم  
عظمة خلق ملَك واحد من الملائكة، قال ﷺ: «أُدِنَ لِي أَنْ أَحَدَّ عَنْ مَلْكٍ مِنْ  
حَمْلَةِ الْعَرْشِ رَجُلًا فِي الْأَرْضِ السُّفْلِيِّ وَعَلَى قُرْنَتِ الْعَرْشِ، وَبَيْنَ شَحْمَةِ أَذْنِهِ  
وَعَاتِقَهُ خَفْقَانُ الطَّيْرِ سَبْعَمَائَةَ عَامٍ»<sup>(١)</sup>.

وكان المعنى: كيف لا تخضع له وقد خضع له من هو أعظم منك خلقا حتى  
ازدحمت بهم السماوات، فما من موضع قدم إلا وملك واسع جبهته ساجد لله.

### الخطوة المؤقتة

أسأل نفسك في جلسة صفاء وحضور قلب ونقاء:

هل أخضع الله بكل جوارحي وكيناني في رمضان ثم أنساه بعد  
رمضان؟!



هل أرتدي الحجاب في موسم الحج والعمرمة ثم أخلعه بعدهما؟!  
هل أرجع إلى الله تائباً مستغفراً تحت وطأة المرض والفقر حتى إذا  
شفاني وأغناي نسيته وهجرته؟!

هل أبكي ويرق قلبي عقب موت قريب أو دفن حبيب ثم ما  
أسرع ما يلهبني الدينار وتعاقب الليل والنهار؟! وأمام بريق  
الذهب أكتشف أن أثر الذكرى قد ذهب!!

(١) صحيح: رواه الطبراني في الأوسط عن أنس كم في صحيح الجامع رقم: ٨٥٣.





٤) (سبحانك الله ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي)<sup>(١)</sup>.

وهو الدعاء الذي ما تركه رسول الله ﷺ في صلاة قط كما روت ذلك أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها حيث قالت: مارأيت النبي ﷺ منذ نزل عليه: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرٌ لِلَّهِ وَالْفَتْحُ﴾ [النصر: ١] يصلي صلاة إلا قال فيها: «سبحانك رب وبحمدك، اللهم اغفر لي»<sup>(٢)</sup>.

يعلّمنا بذلك الثبات على الطاعة وعدم التراجع عنها مهما تكن الظروف.

وطلب المغفرة نتيجة عملية وثمرة طبيعية للخضوع لله، وقولك: «وبحمدك» أي أسبّح الله متلبساً بحمدي له على توفيقه، فبقوتك التي هي نعمة تسحق الحمد سبّحتك لا بحولي وبقوتي، والتسبيح إشارة إلى صفات الحال، والتحميد إشارة إلى صفات الكرم.

ومن معاني هذا الدعاء: أئّه الله عن جميع الناقص وأمده بجميع الكمالات، وهو من تقديم التخلية على التحلية، فقدَّم التسبيح الدال على التخلية على التحميد الدال على التحلية، وتقديم الثناء وال مدح أرجى لإجابة دعاء: «اللهم اغفر لي».

ومع أن هذا الدعاء مشروع في الركوع والسجود، إلا أن طعمه في الركوع مختلف عن طعمه في السجود، ففي الركوع يرتبط هذا الدعاء ارتباطاً وثيقاً

(١) صحيح: هو حديث عائشة رضي الله عنها: كان النبي ﷺ يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده «سبحانك الله ربنا وبحمدك، اللهم اغفر لي». يتأول القرآن، كما في اللؤلؤ والمرجان رقم: ٢٧٥، أي يعمل ما أمره الله به في قوله: ﴿تَسْبِحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ﴾ [النصر: ٣].

(٢) صحيح: هو حديث عائشة رضي الله عنها، كما في صحيح مسلم رقم: ٤٨٤.



بهدف الركوع وهو الخضوع للعظمة، وهو بمعنى أن الله بعظمته لا يُعجزه أن يغفر لك ذنبك ولو كانت كالجبال الشاهقات، ومن شك في إمكانية غفران الله له ذنبه فقد اتهم الله في عظمته وطعن عليه في قدرته، أما عن ترديد هذا الدعاء في السجود فهو مرتبط بالتلذل لله والافتقار إليه.

ولشرف التسبيح وفضله سُمِّيت صلاة النافلة سُبْحة لاحتوائها على التسبيح؛ ومنه قوله ﷺ: «وَاجْعُلُوهَا سُبْحَةً»<sup>(١)</sup>، ومنه سُمِّيت صلاة الضحى: سُبْحة الضحى، حتى رُوِيَ أَنَّ عمرَ بْنَ الخطَّابَ جَلَدَ رَجُلَيْنِ سَبَّحَا بَعْدَ الْعَصْرِ أَيْ صَلَّى نَافْلَةً.

وبتقلبك بين هذه الأدعية الأربع إضافة إلى «سبحان رب العظيم» تصل إلى هدف الركوع الذي أسميناه آنفًا: الخضوع للعظمة، وإن لم تصل إلى هذا المعنى في رکوعك فلا ترفع رأسك منه حتى تندوّقه.

**أراجع نفسي في تحقق خضوعي لله؛ هل هو في سري مثل جهري أم أي خائن له في السر؟! هل هو في جدي مثل هزلي أم أن هزلي يعتريه الإفراط وال اعتداء والكذب؟! هل هو في حالات هدوئي مثل غضبي أم أن غضبي من النوع الأعمى الذي أطيح فيه بأدب الإيهان وأجرح من حولي؟! وهكذا في سائر أحوالى وأوقاتي، وبذا أحدد الخروق والتجاوزات ثم أسعى حثيثاً فور أن أسلم في رتقها ومعالجتها بعون الله وتوفيقه.**

(١) صحيح: حديث عبد الله ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «لعلكم ستدركون أقواماً يصلون الصلاة لغير وقتها، فإن أدركتموهن فصلوا في بيوتكم للوقت الذي تعرفون، ثم صلوا معهم واجعلوها سُبْحة». كما في صحيح ابن ماجة رقم: ١٠٣٧، وصحیح أبي داود، ٤٥٨، وأخرج مسلم نحوه.





قال أوس القرني: لأعبدن الله في الأرض كما تعبد الملائكة في السماء، فكان إذا استقبل الليل قال: يا نفس.. هذه ليلة القيام، فيصف قدميه حتى يصبح، ثم يستقبل الليلة الثانية، فيقول: يا نفس.. هذه ليلة الركوع، فلا يزال راكعاً حتى يصبح، ويستقبل الليلة الثالثة، فيقول: يا نفس.. هذه ليلة السجدة، فلا يزال ساجداً حتى يصبح.

## القيام من الركوع \*

ثم انتقل إلى مقام الاعتدال والارتفاع، رافعاً يديك، واقفاً في خدمة ربك وبين يديه كما كنت في حالة القراءة، واستبشر بقولك: «سمع الله لمن حمده»، فمعناه: سمعَ سمعَ قبول وإجابة، ثم احمد الله على ما حُرِم منه غيرك كما فعلت في الفاتحة.

ولهذا الاعتدال طعم خاص وحال يتذوقه القلب غير طعم الركوع وحاله، وهو ركنٌ مقصود لذاته كركن الركوع والسجدة سواء، ولهذا كان رسول الله ﷺ يطيله كما يطيل الركوع والسجدة، ويُكثّر فيه من الثناء والحمد والتمجيد، ويقول فيه:

«ربنا ولک الحمد ملء السماوات وملء الأرض، وملء ما بينهما، وملء ما شئت من شيء بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا مُعطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد»<sup>(١)</sup>.

(١) صحيح: رواه مسلم وأبو عوانة عن أبي سعيد الخدري كما في صفة صلاة النبي / ١ / ١٣٧.





«ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينهما»: أي ملء العالم العلوى والسفلى والفضاء الذى يملاً ما بينهما، فهو ليس أى حمد بل حمد يملاً الكون والوجود.

«وملء ما شئت من شيء بعد»: وهذا يشمل ما فوق تصورات العقل وإدراكاته مما فوق السماوات وتحت الأرض، ويشمل كذلك الخلق الذى سيخلقه رب بعد ذلك، فحمدته يملاً كل موجود وكل ما سيوجد، وهذه العبارة تشمل المكان والزمان؛ المكان الموجود الآن والزمان المستقبل.

«أهل الثناء والمجد»: لتعود إلى ما افتتحت به الصلاة من الحمد والثناء والمجد، لتستمر جرعات التعظيم تسري في قلبك لا تزول بل تتجدد مع تتابع أركان الصلاة حتى تبلغ ذروتها عند انقضاء الصلاة.

«أحق ما قال العبد»: وأعلم أن هذا الدعاء أصدق قول قاله العبد، وأحق قول نطق به البشر، فليس فيه ذرة واحدة من كذب أو زيف أو ادعاء، فهو سبحانه أحق من أثني عليه، وأحق من مجده، وأحق من استحق صفات التقديس والإجلال.

«اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا ممعطي لما منعت»: فاغرس في قلبك اليقين بأنه المنفرد بالمنع والعطاء، وأنه إذا أعطي لم تُطبق السماوات والأرض بمن فيهن أن تمنع عطاءه، وإذا منع لم تُطبق السماوات والأرض ومن فيهن إعطاء من منعه.

لأول مرة: أوقن بها قسمه الله لي، وبطمئن قلبي على رزقي وأجي، فلا أقلق أو أضطرب، ولا أحقد على غيري أو أحسد، بل يمتلىء قلبي بالرضا والتسليم الذي غرفت منه حين نهلت من معين الصلاة.





«ولا ينفع ذا الجد منك الجد»: أي لا ينفع عنده ولا يخلص من عذابه ولا يُدنى من كرامته حظوظبني آدم من الرئاسة والملك والغني والسلطة والجاه، إنما ينفعهم التقرب إلى الله بطاعته وإثارة مرضاته فحسب.

فعيش في أنوار هذا الدعاء، أو اختر الدعاء الذي تتسابق الملائكة في رفعه إلى الله جل في علاء، فعن رفاعة بن رافع الزرقى قال: كنا يوما نصلِّي وراء النبي ﷺ، فلما رفع رأسه من الركعة قال: سمع الله لمن حمده، قال رجل وراءه: ربنا ولَكَ الحمد حَمْدًا كثِيرًا طَبِيعًا مبارِكًا فيه، فلما انصرف قال: من المتكلِّم، قال: أنا، قال: «رأيت بضعة وثلاثين ملَكًا يبتدرُونها أَهُم يكتبهَا أَوْلًا»<sup>(١)</sup>.

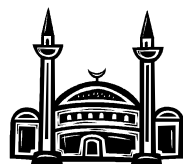
يعني أن كل ملَك منهم أسرع ليكتب هذه الكلمات قبل الآخر ويصعد بها إلى حضرة الله تعالى لعظم قدرها.

أو لك أن تختصر القول في قيامك بقولك:

«اللهم ربنا لك الحمد»<sup>(٢)</sup>.

فإن حدث ووافق حمدك حمد الملائكة من حولك فيا بشراك بمحفرة خطاياك.

قال النبي ﷺ: «إذا قال الإمام: سمع الله لمن حمده، فقولوا: اللهم ربنا لك الحمد، فإنه من وافق قوله قول الملائكة غُفر له ما تقدَّمَ من ذنبه»<sup>(٣)</sup>.



(١) صحيح: رواه البخاري ومالك والنسائي وأبو داود كما في صحيح الترغيب والترهيب رقم: ٥١٩.

(٢) صحيح: رواه مسلم وأحمد وأبي داود والنسائي عن أبي موسى كما في صحاح رقم: ٦٧٢.

(٣) صحيح: رواه الشیخان ومالک عن أبي هريرة كما في صحاح رقم: ٧٠٥.





## حين تكلمت الملاة!!

- أنا هديتك التي أرسلت بها إلى ملك الملوك، فهل ترسل إلى ملك الملوك هدية فارغة؟! وهل تبعث إلى أغنى الأغنياء بسلة خاوية؟! أخي.. أنت وحدك من تملك حرية الاختيار في تحديد نوع هديتك وتجميدها أو تلطيخها، والله طيب لا يقبل إلا طيباً، وصلة ليس فيها خشوع ليست من الطيب، فكيف تُقبل؟!
- أنا وصية رسول الله ﷺ لك وهو على فراش الموت، وأنا عهده إليك، فهل نفَّذت وصيته؟! وهل رعيت ذمته؟! وهل وضعت في قائمة أعمالك وجدول أولوياتك الاستعداد لليوم الذي يلقاك فيه فيسألك عن ما فعلت من بعده؟!
- أنا صلتك التي تصلك بربك ومع ذلك ضيَّعْتني وأهنتني وما عرفت قدرى ولا مكانى؛ بل تركتني وسهوت.. أنا الحبل الذى يربطك بالجنة ولو لا يضللك الطريق عنها؛ ومع ذلك هجرتني ولهوت.
- أنا أول سؤال من أسئلة حسابك يوم الجزاء، فإن عجزت عن إجابته أوأسأت في إجابته هلكت، وما نفعك باقى صالح الأعمال ولو كان كالجبال.
- أنا المنافحة عنك في ظلمة القبر، أنا التي ترد عنك ملائكة العذاب وسوء الحساب، أنا خير حارس لك؛ فأصلاح ما بيني وبينك حتى أصدق في حمايتك، ولنك مطلق الحرية: إن أحسنت فلننسك وإن أساءت فعليها.

- أنا شارة القرب من الله، وإذا كانت الملوك تُعد من أرضها بالأجر والقرب، كما قال السحر لفرعون: ﴿إِنَّ لَهَا لِأَجْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَلِيلُ﴾ [الشعراء: ٤١]، فأجابهم: ﴿تَعَمَّ وَإِنَّكُمْ لَعَنِ الْمُفْرِزِينَ﴾ [الأعراف: ١١٤]، فما ظنك بكرم الله وهو الخالق جل في علاه؟!
- أنا نهرك الذي تغسل به كل يوم خمس مرات ليُطهِّرَك من الموبقات، فإذا اتسختَ بذنبك وتذنستَ بغفلاتك، فصدقني!! ليس لك غيري يغسلك ويزكيك، ويعيد إليك سابق طهرك وينقيك.
- أنا عِمَاد الدين، والعمود الفاصل بين الإسلام والكفر، وقد قدَّمني ربي على سائر العبادات، وأوجب قتل من هجرني، فهل تظن كل هذه العظمة لي من تحريك اللسان دون مشاركة القلب؟! وصلاح الظاهر دون الباطن؟! وأي معنى لتحريك لسانك إذا مات قلبك؟!
- أنا غذاء القلب، وقلبك إذا خلا من الغذاء الرباني من ذكر الله ومعرفته وحبه يَبْسُ، وإذا يَبْسَ القلب ضربته نار الهوى وحرارة الشهوة فازداد قساوة وغلظة، وعندها تَبَسَّ الجوارح تبعًا لِبِيوسَةِ القلب؛ ومتى نُعْتَنَعُ أغصان الجوارح عن الامتداد نحو القرُبَاتِ إذا مددتها، والانقياد لك إذا قُدْتها، فلا تصلح بعد هي والقلب الذي يقودها إلا للنار ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَّةِ قُلُوبُهُمْ مَنْ ذَكَرَ اللَّهَ أُولَئِكَ فِي صَلَلٍ مُّبِينٍ﴾ [ الزمر: ٢٢].
- أنا إحدى أهم وقوتين تفهمها بين يدي مولاك: موقف الصلاة وموقف القيامة، فإن أحسنت في الأولى هانت عليك الثانية، وإن لا.. فالموقف أهول من أن يوصف.



ثم كَبَرَ اللَّهُ وَخَرَّ لَهُ ساجِدًا، وَلَا ترْفَعْ يَدِيكَ وَأَنْتَ تَسْجُدُ، لَأَنَّ الْيَدِينَ يَنْحَطَطُانَ لِلسَّجْدَةِ كَمَا يَنْحَطَطُ الْوَجْهُ، فَلِمَا هَبَطَ لِعِبْدِيهِمْ؛ أَغْنَى ذَلِكَ عَنْ رُفْعَهِمْ، وَلَذِكَ لَمْ يُشْرِعْ رُفْعَهِمْ عَنِ الْقِيَامِ مِنَ السَّجْدَةِ، لَأَنَّهُمْ يُرْفَعُونَ مَعَهُ كَمَا يَوْضَعُونَ مَعَهُ.

وَالسَّجْدَةُ أَبْلَغُ هِيَاتِ الْعِبْدِيَّةِ، وَتَأْمَلُ الْحِكْمَةِ فِي أَمْرِكَ بِالسَّجْدَةِ إِذَا أَمْرَكَ اللَّهُ بِالسَّجْدَةِ خَشْوَعًا وَتَذَلَّلًا بَيْنَ يَدِيهِ، لِيَرْدُكَ بِذَلِكَ إِلَى أَصْلِ الْعِبْدِيَّةِ وَأَعْلَى درَجَاتِ الْإِسْكَانَةِ إِنْ كَانَتْ قَدْ سَرَتْ فِيكَ نَزْعَةُ كَبْرٍ أَوْ نَفْخَةُ اسْتِعْلَاءٍ. وَيَكْفِي السَّجْدَةُ شَرْفًا أَنَّ اللَّهَ جَعَلَ عَلَمَتَهُ فِي أَشْرَفِ أَعْصَاءِ الْإِنْسَانِ وَهُوَ الْوَجْهُ حِينَ قَالَ: **﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ آثَرِ السَّجْدَةِ﴾** [الفتح: ٢٩]، وَقَدْ فَسَرَ مَجَاهِدُ هَذِهِ الْعَلَمَةِ بِأَنَّهَا الْخَشْوَعُ، وَفَسَرَّهَا غَيْرُهُ بِأَثْرِ الْخَشْوَعِ وَهُوَ النُّورُ وَالْبَهَاءُ الَّذِي يَعْلُو وُجُوهَ السَّاجِدِينَ.

وَيَكْفِي السَّجْدَةُ فَضْلًا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ يَعْرِفُ أَمْتَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِكُوْنِهِمْ غَرَّاً مِنْ آثَرِ السَّجْدَةِ<sup>(١)</sup> أَيْ بِيَضِ الْوَجْهِ مِنْهُ، فَمَنْ كَانَ أَكْثَرُ سَجُودًا فِي الدُّنْيَا كَانَ وَجْهُهُ أَعْظَمُ ضَيَاءً وَأَشَدُ إِشْرَاقاً مِنْ غَيْرِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَتَعَرَّفُ عَلَيْهِ النَّبِيَّ ﷺ أَسْرَعَ مِنْ غَيْرِهِ، وَقَدْ سَجَدَتِ الْأَمْمَ مِنْ قَبْلِنَا فَلَمْ يَظْهُرْ عَلَى جَاهِهِمْ شَيْءٌ، فَتِلْكَ عَلَمَةٌ مُمِيَّزةٌ لَهُذِهِ الْأَمْمَةِ فِي مَوْقِفِ الْحَشْرِ تُعْرَفُ بَهَا بَيْنَ الْأَمْمَةِ.

(١) عن عبد الله بن بسر المازني عن رسول الله ﷺ أنه قال: «ما من أمتي من أحد إلا وأنا أعرفه يوم القيمة». قالوا: وكيف تعرفهم يا رسول الله في كثرة الخلائق؟ قال: «أرأيت لو دخلت صبرة فيها خيل دهم بهم، وفيها فرس أغرّ محجّل، أما كنت تعرفه منها؟» قال: بلى. قال: «فإن ألمت يومئذ غير من الساجدون، محجّلون من الوضوء». قال الشيخ شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيدين.





ويكفي السجود كرمًا أن الله حرم على النار أن تأكل من ابن آدم  
أثر السجود.

## **وظائف السجود الستة**

### **١) الذل والاقتران:**

مَكِّنْ أَعْزَ أَعْصَائِكَ وَهُوَ الْوَجْهُ مِنْ أَذْلِ الْأَشْيَاءِ وَهُوَ التَّرَابُ، لِتَتَدَارِكَ  
مَا نَزَّلَ بِكَ مِنْ الْمَفْوَهِ وَالْغَفْلَةِ وَالْإِعْرَاضِ الَّذِي خَرَجَ بِكَ عَنْ أَصْلِكَ يَا  
ابْنِ التَّرَابِ.

وَأَقْرَبَ بَابَ يَدْخُلُ مِنْهُ الْعَبْدُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى هُوَ الْإِفْلَاسُ، فَلَا يَرِي لِنَفْسِهِ  
حَالًا وَلَا مَقَامًا يَمْنُّ بِهَا عَلَى رَبِّهِ أَوْ يَتَطَاوِلُ بِهَا عَلَى خَلْقِهِ، بَلْ يَدْخُلُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى  
مِنْ بَابِ الْإِنْقَارِ الصَّرْفِ وَالْإِفْلَاسِ الْمَحْضِ؛ دُخُولُ مِنْ كَسْرِ الْفَقْرِ وَالْمَسْكَنَةِ  
قَلْبَهُ حَتَّى وَصَلَّتْ تَلْكَ الْكَسْرَةَ إِلَى سَوِيدَاهُ فَانْصَدَعَ، وَشَمَلَتْهُ الْكَسْرَةُ مِنْ كُلِّ  
جَهَاتِهِ، وَشَهَدَ أَنَّ فِي كُلِّ ذَرَّةٍ مِنْ ذَرَّاتِهِ الظَّاهِرَةِ وَالْبَاطِنَةِ فَاقَةً تَامَّةً وَضَرُورَةً كَامِلَةً  
إِلَى رَبِّهِ تَبَارِكُ وَتَعَالَى، وَأَنَّهُ إِنْ تَخْلَى عَنْهُ اللَّهُ طَرْفَةً عَيْنَ هَلَكَ وَخَسَرَ خَسَارَةً لَا تُجَبِّرُ  
إِلَّا أَنْ يَعُودَ إِلَى مَوْلَاهُ لِيَتَدارَكَ بِرَحْمَتِهِ.

وَإِنْ أَمْكَنْكَ أَنْ لَا تَجْعَلَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ الْأَرْضِ حَائِلًا فَتَسْجُدْ عَلَى الْأَرْضِ  
مِباشِرَةً فَافْعُلْ، فَإِنْ ذَلِكَ أَجْلَبُ لِلْخُشُوعِ وَأَدْلُّ عَلَى الذَّلِّ، وَقَدْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لَا  
يَتَقَيَّ بِوْجُوهِ الْأَرْضِ قَصْدًا بَلْ يَسْجُدُ عَلَيْهَا بِلَا حَائِلٍ، وَلَذَا سَجَدَ فِي الْمَاءِ  
وَالْطَّينِ مَبَالِغَةً فِي التَّواضِعِ وَالتَّذَلُّلِ لِلَّهِ، فَإِذَا اتَّفَقَ لَكَ ذَلِكَ فَافْعُلْ، وَتَيَقَّنْ أَنَّ  
الْأَرْضَ سَتَرٌ إِلَيْكَ يَوْمًا مَا هَذَا الْجَمِيلُ كَمَا حَكَى ذَلِكَ عَطَاءُ الْخَرَاسَانِيُّ: «مَا مِنْ





عبد يسجد لله سجدة في بقعة من بقاع الأرض إلا شهدت له يوم القيمة وبكت عليه يوم يموت».

وأعط كل عضو من أعضائك حظه من الذل والعبودية، فضع رأسك بالأرض بين يدي ربك، راغماً له أنفك، معفراً وجهك، وقد سجد معه أنفك، ويداك، وركبتاك، ورجلاك.

وارفع بطنك عن فخذيك، وفخذيك عن ساقيك، وعَصْدِيك عن جنبيك، ولا تضعهما على الأرض<sup>(١)</sup> ليستقل كل عضو من أعضائك بالعبودية، ويأخذ كل جزء منك حظه من الخضوع لا أن يحمل بعضهم بعضاً، وبهذا تبلغ غاية خشوع الظاهر.

## عبر الحدود

وهو افتخار يتجاوز حدود الصلاة إلى ما بعد الصلاة ليغمر جميع لحظات حياتك وسائر نشاطاتك كما تمنى ذلك الإمام ابن القيم وهو يصف الدرجة الأسمى والقيمة العظمى من الافتخار إلى الله الغني المتعال فقال:

«يتخلى بفقره أن يتلّه غير مولاه الحق، وأن يُضيّع أنفاسه في غير مرضاته، وأن يفرّق همومه في غير محابيه، وأن يؤثر عليه في حال من الأحوال، فيوجب له هذا الخلق وهذه المعاملة صفاء العبودية، وعمارة السر بينه وبين الله، وخلوص الود، فيصبح ويمسي ولا همَّ له غير ربه، فقد قطع هُمه بربه عنه جميع المموم، وعطلَ إرادته جميع الإرادات، ونسخت محنته له من قلبه كل محبةٍ لسواده».



(١) ثنى النبي ﷺ عن افتراض السُّبُّ والكلب: أي أن يبسط المرء ذراعيه على الأرض ولا يرفعهما عند السجود كما يفرض السُّبُّ والكلب ذراعيهما.





## سجود القلب



وبقي خشوع الباطن، فلابد من مطابقة قلبك لخشوع جسدك، وكما سجد الجسد فليسجد القلب في أثره، فكن متذللًا لعزمتك ربك، خاضعاً لعزّته، منيّاً إليه، مستكيناً ذلاً وخصوصاً وانكساراً.

ولما كان سجود القلب هو خصوصه التام لربّه أمكنك استدامة هذا السجود إلى يوم القيمة، كما قيل لبعض السلف: هل يسجد القلب؟!

قال: أي والله! سجدة لا يرفع رأسه منها حتى يلقى الله.

ولما كانت أحب العبادات إلى الله الذل والافتقار، وهي أوضحت ما تكون أثاء السجود، كانت مناسباً أن تكون الوظيفة الثانية من وظائف السجود هي:

### ٢) القرب القرب:

واستشعر في سجدة أخرى لذة القرب من الرب الجليل، ولن تقترب منه في وقت من الأوقات كوقت السجود، لذا قال الله لنبيه ﷺ: ﴿وَاسْعُدْ وَاقْرِبْ﴾ [العلق: ١٩].

وكلما طال سجودك كلما طال موعد لقائك وفرصة قربك ولذة وصلك مع رب كريم، ومن من لا يخفق قلبه لقرب الحبيب؟!

لعل هذا هو السر في الراحة القلبية العظيمة والسكينة الروحية العالية التي يجدها الساجد في سجوده<sup>(١)</sup>، ويحس بها إذا أطال فيه، وبسبب هذا

(١) أوضحت واحدة من أحدث الدراسات العلمية أن الإنسان يتعرض لجرعات زائدة من الإشعاع ويعيش وسط مجالات كهرومغناطيسية مما يشوش على الخلايا ويفسد عملها، ويؤدي إلى العديد ==





القرب يستجيب الله على الفور دعاء من يدعوه على هذه الحال، وهذه هي الوظيفة الثالثة:

### ٣) دعوة الملهوف:

وفي سجدة ثالثة بث إلية شكوكك وارفع إلية حاجتك وتوسل إلية أن يؤيدهك ويقف بجانبك، لقول النبي ﷺ: «وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ، فَقَمِّنُ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ»<sup>(١)</sup>.

قمن: حقيق وجدير، فادع الله ب حاجتك، وقدم ما ت يريد من دنيا أو آخرة ربك، ولنك الوعد بالإجابة على لسان نبيك ﷺ في الحديث الذي مرّ بك.

وفي الحديث أيضاً:

«أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ، فَأَكْثُرُوا الدُّعَاءِ»<sup>(٢)</sup>.

ومن هنا يعيش بلا منفعة من ذنب يؤرقه، أو زوجة تضايقه، أو ولد يعقه، أو رزق يعسر عليه، أو رئيس عمل يشاكسه، أو جار يؤذيه، أو مرض يُضئيه مما يدفع العبد إلى الدعاء دفعاً.

== من أمراض العصر، فتأيي السجود بمثابة وصلة أرضية لتغريغ الشحنات الزائدة بوصول الجبهة بالأرض، ووُجد أنه كلما قل المحور الطولي للإنسان كلما قل تعرضه للمجالات الكهرومغناطيسية وهو ما يحدث أحياناً أثناء السجود، وأوضحت تلك الدراسة أن الاتجاه إلى مكة في السجود هو أفضل وضع لتغريغ الشحنات بفعل الاتجاه إلى مركز الأرض، الأمر الذي يخاص الإنسان من همومه ليشعر بعدها بالراحة النفسية العميقه، وقد حكى الأستاذ عبد الحليم خفاجي أن رجالاً ملانياً أسلم لأنهم رأوا المسلمين يسجدون في الصلاة، فسأل عن هذه الهيئة التي كان كان كلما أراد الاسترخاء هو إلى الأرض على هيئة السجود، فلما رأى المسلمين يصلون بنفس الهيئة سأله عن الإسلام حتى هداه الله إليه فأسلم.

(١) صحيح: رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجة كما في صحيح الجامع رقم: ٢٧٤٦.

(٢) صحيح: رواه مسلم وأبو داود والنسائي عن أبي هريرة كما في صحيح الجامع رقم: ١١٧٥.



ولا تكن أنايا في دعائك بل ادع لأخوانك وأشر كهم في رجائك، وقلد أبا الدرداء رض الذي قال: «إني لأدعو لثلاثين من إخواني وأنا ساجد، أسميهم بأسمائهم وأسماء آبائهم».

وإياك أن تعوق الإجابة بيساك من الإجابة، وافرح ببشرى الإمام الحافظ سفيان بن عيينة: «لا يمنعن أحدكم من الدعاء ما يعلم من نفسه، فإن الله عز وجل أجاب دعاء شر الخلق إبليس لعنه الله؛ إذ قال: رب أنظرني إلى يوم يعيشون، قال: إنك من المنظرين».

أول  
مرة  
لأول مرة: أطيل قرع باب الله في طلب حاجاتي  
وحل مشاكلني وبث هومي، وكلما أطلت وجدت من  
الراحة ما يشرح الصدر ويُسْرِ القلب..  
ولأول مرة كذلك أذكر غيري في صلاتي، فأدعوا  
للمسلمين المستضعفين في فلسطين ولبنان وغيرهما من البلدان، وأخصص  
لهم صلوات كاملة أخصهم فيها بوافر الدعاء.

#### ٤) الخط من الأذار:

وأحسَّ في سجدة رابعة أن ذنوبك موضوعة فوق رأسك وأنت ساجد، وكلما خشعت في سجودك، وكلما بكيت في خشوعك، وكلما صدقتك في بكائك؛ كلما تساقطت عنك الذنوب ذنبًا ذنبًا؛ حتى ترفع رأسك من سجدةك بغیر الوجه الذي سجدت به.

قال رسول الله ﷺ: «إن العبد إذا قام يصلِّي أُثْبِت بذنبه كلها، فُوضِّعت على رأسه وعاتقيه، فكلما رکع أو سجد تساقطت عنه»<sup>(١)</sup>.

(١) صحيح: رواه الطبراني وأبو نعيم والبيهقي عن ابن عمر كما في صحيح الجامع رقم: ١٦٧١.





وغنى عن القول أنه كلما زادت ذنوبك وجب أن يطول سجودك، والدموع الغزيرة تمحو ما اسود من القلب بسبب الذنوب الكثيرة.

## ٥) العزة والفحار:

واستشعر في سجود خامس روح العزة وأنت لا تخني هامتك لأحد إلا الله، ولا تذل إلا الله، ولا تستعين ولا تتوكل إلا عليه، وتعلم من الإمام أحمد وهو يدعو بقوله: «اللهم كمًا صُنْتَ وَجْهِيَ عَنِ السَّجْدَةِ لِغَيْرِكَ فَصُنْنِيَ عَنِ الْمَسْأَلَةِ مِنْ غَيْرِكَ».

**الأول** لأول مرة: أراجع نفسي حين أطلب شيئاً من غيري، **مرة** وأصون وجهي عن الإلحاد في سؤال الخلق عن ما قسمه الله لي، وأكتسي ثوب العزة، موجهًا رسائل الطلب إلى الخالق بدلاً من الخلق.



## ٦) عبودية المراومة:

وفي سجدة سادسة امتليء بنشوة الانتصار ولذة الظرف وأنت تفهر عدوك، واسمع وأنت ساجد صوت شيطانك وهو يبكي متighbاً في ناحية مصالك قائلاً: «يا ويله، أمير ابن آدم بالسجود فسلله الجنة، وأمرت بالسجود فعصيت في النار»<sup>(١)</sup>.

وليس أحب إلى الله من عبودية المراومة، وهي إرغام أئف عدوه في التراب، وليس أعدى له من عدوه إبليس، لذا عظم قدر السجود عنده وقرب من يفعله.

(١) صحيح: رواه أحمد ومسلم وابن ماجة عن أبي هريرة كها في صحيح الجامع رقم: ٧٢٧.





وكرر هذه الوظائف الستة في الصلاة الواحدة أو أجعل لكل صلاة وظيفة من هذه الوظائف، وبذلك تهتدي راشداً كلما هويت ساجداً، وتُشفى سريعاً كلما دعوت طويلاً.

ولمعرفته بفضائل السجود العظيمة ووظائفه الجليلة قال مسروق لسعيد بن جبير: «ما بقي شيء يُرغِب فيه إلا أن نعْفَر وجوهنا في هذا التراب له».

وتعلّم سعيد الدرس فكان كثيراً ما يقول: «ما آسى على شيء من الدنيا إلا على السجود».

## **اذكار السجود**

إن إطالة السجود كان سمت النبي ﷺ حيث كان سجوده مقدار قراءة حسين آية، وكان ﷺ يقول: «إذا صلوا أحدكم فليتم ركوعه، ولا ينقر في سجوده، فإنما مثل ذلك كمثل الجائع بأكل التمرة والتمرتين، فما زا يغنيان عنه؟»<sup>(١)</sup>.

وكما لا تغنى الجائع اللقمة واللقمتان فلا يشبع، فكذلك المستعجل الذي لا يملك وقتاً لصلااته لن يشعر بطعم الصلاة، ولن يحس لها بحلاؤه، وسيفقد الإحساس بذلك، بل وربما انقلب إحساسه إلى ضيق بالصلاة وكسل عنها.

ولذا نهى النبي ﷺ في السجود عن نقرة الغراب، ونقرة الغراب أي ما يعادل زمن وضع الغراب منقاره ليأكل، والمقصود: المبالغة في تحفيض السجود، وأنه لا يمكن فيه إلا قدر وضع الغراب منقاره فيما يريد أكله.

(١) حسن: رواه قام بن عساكر عن أبي عبد الله الأشعري كما في صحيح الجامع رقم: ٦٤٩.





وقد أشار النبي ﷺ إلى سرعة الركوع والسجود ذاتاً مذمراً قائلاً: «لا تُخْرِجْي صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود»<sup>(١)</sup>.  
وحين لمح رجلاً لا يقرّ صلبه في الركوع والسجود، قال جازماً منذراً:  
«إنه لا صلاة لمن لم يقِمْ صلبه»<sup>(٢)</sup>.

والآن .. حان الوقت لنعيش مع سجادات النبوة ونستنشق عبيرها ونعرف:  
ماذا كان النبي ﷺ يقول في سجوده؟!

**(١) «سبحان ربِّي الأَعْلَى»:**

ووصفكَ الرب بالعلو في هذه الحال في غاية المناسبة لحالك، لأنك قد  
هويت إلى أسفل على وجهك، فذكرت علو ربك في حال سقوطك، كما سبق  
وأن ذكرت حال ربك حال خضوعك في ركوعك، وناسب عندها أن تنزّه ربك  
عما لا يليق به مما يصاد عظمته وعلوه.

**(٢) «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ، دِقَّهُ وَجَلَّهُ، وَأُولَئِكَهُ وَآخِرَهُ، وَعَلَانِيَتِهِ وَسِرَّهُ».**

**(٣) «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي خَطَّئِي وَجَهَّلِي، وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي جَدِّي وَهَزْنِي، وَخَطَّئِي وَعَمْلِي، وَكُلِّ ذُنُوبِي عَنِّي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَخَّرْتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ، أَنْتَ إِلَهِي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ».**

فردد هذين الدعاءين في سجدة ندم، تؤكّد فيها توبتك التي سبق أن أعلنتها  
في دعاء الاستفتاح وتجددها، وتتذكّر فيها إسرافك على نفسك لتذرّف الدموع  
الغزار، وذكر ماضي العصيان للتأسف عليه: ندم، والندم توبة، ومن دخل عليه  
تائباً خرج من بيته نقياً طاهراً.

(١) صحيح ابن حبان رقم: ١٨٩٢ . قال شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرطها.

(٢) صحيح: صحيح ابن حبان رقم: ١٨٩١ . قال شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح.





وتذكر سرائك التي خنت فيها عهلك مع الله، وتذكر مزاحك الذي استنزلك فيه الشيطان فكذبت فيه، وتذكر ما وقع ذلك منك على سبيل الخطأ أو العمد، وتأمل أن النبي ﷺ ردّ هذين الدعاءين في سجوده مع أنه مغفور له، وذلك من باب العبودية والإذعان والافتقار إلى الله تعالى فتمثل كل هذه المعاني في سجودك، واعلم أن مفتاح الإجابة: الصدق في الإنابة.

وما يجعل قلبك أكثر حضوراً وروحك أكثر حياة: الحياة الذي يوصلك إليه دعاء:

٤) «اللهم لك سجدت، وبك آمنت، ولك أسلمت، سجد وجهي للذي خلقه وصوّره، فاحسن صوره، وشقّ سمعه وبصره، فتبarak الله أحسن الخالقين».

فردّد هذا الدعاء في نوبة حياء تعرّيك من توالي نعم الله عليك مع توالي عصيانك له، وتتابع إحسانه مع تتبع إساءاتك، لتحول هذه السجدة إلى سجدة حب بين يدي مولاك، وهذا الذكر يدفعك إلى التلذذ بالسجود والإطالة فيه، حين تذكر نعمة الله عليك وقد شق لك سمعك وبصرك وصورك في أحسن صورة، وتأمل حالك إن عشت في عالم من الظلام الدامس ساعة من النهار كما يعيش العميان، أو توهم العيش في عالم الصمت الرهيب ببرهة من الزمن كالصم لتدرك قيمة نعمة الله عليك.

٥) «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك، لا أحصي ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك»<sup>(١)</sup>.

(١) صحيح: رواه مسلم عن عائشة رضي الله عنها، كذا في صحيح الجامع رقم: ١٢٨٠، ومناسبته ما يلي: عن عائشة رضي الله عنها قالت: فقدت رسول الله ﷺ ذات ليلة فالمتسنة، فرقعت يدي على بطن قدبيه وهو في المسجد، فإذا هو ساجد وقدماه منصوبتان وهو يقول: «أعوذ برضاك من سخطك، وأعوذ بمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك، لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك».





والرضا والسخط ضدان متقابلان، وكذلك المغافاة والعقوبة، حتى إذا وصلت إلى ذكر مالا ضد له وهو الله سبحانه وتعالى استعذت به منه لا غير، ومعنى هذا الدعاء: الاستغفار من التقصير في بلوغ الواجب من حق عبادة الله والثناء عليه.

ومدحك له بقولك: «لا أحصي ثناء عليك»: أي لا أطيقه ولا أحبط به. وقولك: «أنت كما أثنيت على نفسك» ما هو غير اعتراف منك بالعجز عن الثناء على ربك، وأنك لا تقدر على بلوغ حقيقته مهما حاولت، وكلما كان ظهور العجز أبين كلما كان العطاء أوسع والكم أوفر، هذا مع الخلق فكيف مع الخالق؟! ولأنه لا نهاية لصفاته؛ فكذلك لا نهاية للثناء عليه؛ وكل ثناء أثني به عليه وإن كثر وطال وبلغ فيه فقدر الله أعظم منه.



- **إشراقة سجودية** • قال أبو الدرداء ﷺ: أدلحت ذات ليلة إلى المسجد، فلما دخلت مرت على رجل ساجد وهو يقول: «اللهم إني خائف مستجير فأجرني من عذابك، وسائل فقير فارزقني من فضلك، لا مذنب فأعتذر، ولا ذو قوة فأنتصر، ولكن مذنب مستغفر»، فأصبح أبو الدرداء يعلمُهن أصحابه إعجاباً بهن.
- كان عبد الأعلى التيمي يقول في سجوده: «رب زدني لك خشوغاً كما زاد أعداؤك لك نفوراً، ولا تُكبّن وجوهنا في النار من بعد السجود لك».
- وكان معضد العجمي يقول في سجوده: «اللهم اشفني من النوم باليسير»، ثم يمضي في صلاته.
- وكان مسلم بن يسار يقول في سجوده: «متى ألقاك وأنت عنِي راض»، ويذهب في الدعاء، ثم يقول: «متى ألقاك وأنت عنِي راض».





- وكان عتبة الغلام يدعو بالشهادة في سجوده ويقول: «اللهم احشر عتبة بين حواصل الطير وبطون السباع».
- ودخل الإمام موسى الكاظم مسجد رسول الله ﷺ فسجد سجدة في أول الليل، فسمع وهو يقول: «عُظُم الذنب عندي فليحسن العفو من عندك يا أهل التقوى وأيا أهل المغفرة»، فجعل يرددُها حتى أصبح.
- وذكر الشيخ أبو شامة أن إمام مسجد أبي الدرداء بالقلعة المنصورة رأى في تلك الليلة التي أُجل فيها الفرنج عن دمياط رسول الله ﷺ وهو يقول: سلم على نور الدين، وبشّره بأن الفرنج قد رحلوا عن دمياط، فقلت: يا رسول الله!! بأي علامة؟! فقال: بعلامة ما سجد يوم تل حارم، وقال في سجوده: «اللهم انصر دينك، ولا تنصر محموداً، ومن هو محمود الكلب حتى يُنصر؟!» فلما صلّى نور الدين عنده الصبح بشّرَه بذلك، وأخبره بالعلامة، فلما جاء إلى ذكر «من هو محمود الكلب» انقضى من قول ذلك، فقال له نور الدين: قل ما أمرك به رسول الله ﷺ، فلما قال العلامة كاملة قال: صدقت، وبكي نور الدين تصديقاً وفرحاً بذلك، ثم أصبحوا فجاءت الرسل، فإذا الأمر كما أُخبر الرجل في المنام.

### حالك بين السجدين



ثم ارفع رأسك من سجودك، واعتدل جالساً، وتأمل الحكمـة من كون هذا الجلوس محفوفاً بـسجودـين؛ سجود قبله، وسجود بعده، مما يدل على عظيم شأنه، وقد كان رسول الله ﷺ يُطيل الجلوس بين السجدين لما له من طعم خاص





ومذاق مختلف للقلب غير طعم ومذاق الركوع والسجود؛ حتى روى الشیخان من حديث البراء رض: «كان رکوع النبی ﷺ وسجوده، وین السجدتين، وإذا رفع رأسه من الرکوع، ما خلا القیام والقعود، قریباً من السواء»<sup>(١)</sup>. وكان الرسول ﷺ يقول في هذه الجلسة: «اللهم اغفر لي وارحمني وعافني واهدني وارزقني»<sup>(٢)</sup>.

وهذه الكلمات الخمسة قد جمعت جماع خير الدنيا والآخرة، فإن العبد محتاج بل مضطّر إلى تحصيل مصالحه في الدنيا والآخرة، ودفع المضار عنه في الدنيا والآخرة، وقد تضمّن هذا الدعاء ذلك كله.

- فإن الرزق يجلب له مصالح دنياه.
- والعافية تدفع مضارّها.
- والهدایة تجلب له مصالح آخراء.
- والمغفرة تدفع مضارّها.
- والرحمة تجمع ذلك كله.

ومن باب التنويع، فإليك روحًا أخرى يمكن أن تردد بها هذا الدعاء، وهي روح المذنب المقصر في حق مولاه والمتهاوي في جرائمه معه، فتفصح عن رغبتك الأكيدة في أن يغفر لك، ثم تدعوه أن يعافيك مما ابتلاك به من ذنب، وأن يهديك إلى طريق الهدایة الدائم الذي لا رجعة فيه ولا نكوص، وأن يرزقك على الدوام من حلوة الطاعة الدائمة ما تستغنى به عن لذة المعصية الزائلة، وييسر لك

(١) صحيح: رواه الشیخان عن البراء كما في المؤلّف والمرجان رقم: ٢٧٢.

(٢) حسن: رواه أبو داود عن ابن عباس كما في صحيح أبي داود رقم: ٧٥٦.





الحال الذي ترمي به الخرام وراء ظهرك، فالرزرق هنا هو الرزق الروحي والشورة الإيمانية، وليس راتب شهر أو شهرين أو مئونة سنة أو ستين. ولو لم تخرج من صلاتك كلها بغير إجابة هذا الدعاء لكفاك وفضل عليك، وإن كنت لا تستطيع اليوم حفظ كثير الدعاء وتشكر سرعة النسيان، ولا تحسن دندنة معاذ فالزم هذا الدعاء الأخاذ. روى أبو مالك سعد بن طارق عن أبيه أنه سمع النبي ﷺ وقد أتاه رجل، فقال: يا رسول الله!! كيف أقول حين أسائل ربي؟! قال: «قل: اللهم اغفر لي وارحمني واعافي وارزقني»، وجمع أصابعه الأربع إلا الإيمام، «فإن هؤلاء يجتمعون لك دينك ودنياك»<sup>(١)</sup>.

### الاستغفار بين السجدين

وقد كان النبي ﷺ يكرر الاستغفار في هذه الجلسة فيقول بين السجدين: «رب اغفر لي، رب اغفر لي، رب اغفر لي»<sup>(٢)</sup>، ويلاح على الله في ذلك. ومثل نفسك أنك وُقفت للحساب، وسيقام عليك الحد الآن إن لم يغفر الله لك، بل أن من يقام عليه الحد في الدنيا أفضل من لم يغفر الله له، لأن من يُقام عليه الحد في الدنيا ينجو من عذاب الله يوم القيمة، أما من لم يُغفر له فالويل كل الويل ينتظره يوم القيمة.

وتخيل نفسك أنها المصلي أنك تجلس جائياً على ركبتيك تنتظر أن تُضرب عنقك عقاباً لك على جرائمك في حق مولاك، ثم لاحت لك فرصة عفو، فاغتنمتها وألقيت بنفسك بين يديه، معذراً له مما جنت، تطلب منه المهلة الأخيرة وتدعوه دعاء الغريق: رب اغفر لي.. رب اغفر لي.. رب اغفر لي.

(١) صحيح: الصحححة رقم: ١٣١٨ وصحح ابن ماجة رقم: ٣١٥ وأخرجه مسلم.

(٢) صحيح: رواه ابن ماجة والنسائي كما في صحيح ابن ماجة رقم: ٧٣١، والإرواء رقم: ٣٣٥.



**لأول مرة:** أراجع شريط ذكرياتي، وأنذكر سوابق ذنوبى من نظرة محمرة، أو لقمة حرام أو شبهة حرام، أو سهو عن صلاة، أو وقوع في عرض مسلم، أو ظلم لزوج، أو رفع صوت على أم، ثم أكثّر الدعاء بالغفرة ثلاثة تأكيداً لربى على طلب العفو، وتذكيرًا لنفسي بضرورة الصدق في الطلب، وتصميمًا مني على بلوغ المغفرة، ثم مع كل هذا .. تفاؤلاً بالإجابة.

## السجدة الثانية



ثم ارجع ساجداً كما كنت، فإنك لا تكتفي من الله بسجدة واحدة في الركعة كما اكتفيت منه برکوع واحد؛ بل لا بد من مضاعفة الجرعة، وذلك لفضل السجود وشرفه وقرب العبد فيه من ربّه، وهو أكثر تعبيراً عن العبودية وأعرق فيها من غيره من أركان الصلاة؛ ولهذا جعل خاتمة الركعة، وما قبله كالمقدمة بين يديه، فمحلل من الصلاة محل الطواف.

وكما أنه أقرب ما يكون العبد من ربّه وهو ساجد، فكذلك أقرب ما يكون منه في المناسك وهو طائف كما قال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما من خطب ابنته وهو في الطواف فلم يرد عليه فلما فرغ من الطواف قال: "أنذكر أمراً من أمور الدنيا ونحن نتراءى لله سبحانه وتعالى في طوافنا؟!".

ولهذا - والله أعلم - جعل الركوع قبل السجدة تدريجاً وانتقالاً من الشيء إلى ما هو أعلى منه.





التي ردار



ثم كرر ما مرت به من الأفعال والأقوال من القراءة والركوع والاعتدال من الركوع والسبود؛ إذ هي غذاء القلب والروح التي لا قوام لها إلا بها، لذا فتكريرها بمنزلة تكرير الأكل لقمة بعد لقمة حتى تشبع، والشرب نفساً بعد نفس حتى تُروي، فلو تناولت لقمة واحدة، ثم دفع الطعام من بين يديك فما زلت تُغْنِي عنك تلك اللقمة؟ بل ربما فتحت عليك باب الجوع أكثر مما بك. وفي إعادة كل قول أو فعل مزيد من العبودية والقرب، وحصول مزيد خير وإيهان ومعرفة وإقبال، وقوة قلب وانشراح صدر، وزوال درن ووسم عن القلب، وهو بمنزلة غسل الشوب مرّة بعد مرّة.

وفيه كذلك تنزيل الركعة الثانية منزلة الشكر على الركعة الأولى.  
وفيه كذلك تدارك ما فاتك في الركعة الأولى عن طريق الركعة الثانية،  
وبالرکعة الثالثة والرابعة ما فاتك من أول الصلاة، واحش أن تكون من  
عنهم نبيك ﷺ بقوله:

«إن الرجل ليصلِّي ستين سنة وما تُقبل له صلاة، ولعله يُتَمَّ الركوع ولا يُتَمَّ السجود، ويُتَمَّ السجدة ولا يُتَمَّ الركوع»<sup>(١)</sup>.

فهذه حكمة الله التي بَهَرَت العقول حكمته في خلقه وأمره، ودَلَّتْ على  
كمال رحمته ولطفه، وما لم تُحْبِطْ به علَيْنا من الصلاة أعلى وأعظم وأكبر، وإنما  
هذا يسِيرٌ من كثِيرٍ منها !!

(١) حسن: حسن الألباني في السلسلة الصحيحة رقم: ٢٥٣٥.



## الجلوس للتشهد ومعنى التحيات

عن عبد الله بن مسعود رض قال: قال رسول الله ص: «أعطيت فواتح الكلم وخواقه». قلنا: يا رسول الله.. علمنا ما علمك الله عز وجل، فعلمنا التشهد<sup>(١)</sup>. وقال ابن مسعود رض كذلك: كان ص يعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن.

فاستشعر مكانة التشهد وشرفه، واعلم الحكمة منه، ذلك أنه من عادة الملوك أن يحييهم الناس بأنواع التحيات من الأفعال والأقوال المتضمنة للخصوص لهم والذل.

فمنهم من يحيى بالسجود.

ومنهم من يحيى بالثناء عليه.

ومنهم من يحيى بطلب البقاء والدوم له.

ومنهم من يجمع له ذلك كلّه فيسجد له، ثم يُشَنِّي عليه، ويُدعى له بالبقاء والدوم.

والتحيات جمع تحيّة، وأصلها من الحياة، والمطلوب لمن تحيّا بها دوام الحياة، كما كانوا يقولون للملوكهم: لك الحياة الباقيّة، ولك الحياة الدائمة، واشتق منها: أَدَمُ اللَّهُ أَيَامَكَ، وَأَطْالَ اللَّهُ بَقَاءَكَ، وَنَحْوُ ذَلِكَ مَا يُرِادُ بِهِ دوامُ الْحَيَاةِ وَالْمَلْكِ.

والله وحده هو الذي كل شيء هالك إلا وجهه، فهو أولى بالتحيات من كل هؤلاء، وهي له بالحقيقة وهو أهلها، فكل تحيّة تحيّا بها ملك من سجود أو ثناء أو

(١) صحيح: رواه أحمد عن ابن مسعود، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة رقم: ١٤٨٣.



بقاء أو دوام فهي لله على الحقيقة، وهذا أُنِّي بها معرَفة بالألف واللام إرادة للعوم، ومع هذا ينشئ الناس عند تحية ملوك البشر أكثر مما ينشئون لتحية ملك الملوك ورب البشر !!

والتحيات لله كذلك أَي السلام له من جميع الآفات التي تلحق العباد من العناء وسائل أسباب الفناء، ومن سَلِيمَ من الآفات فهو باقٍ لا يموت أبداً، وذلك جيئه لا ينبغي إلا لله الحي القيوم الذي لا يموت، الذي كل مَلِكٌ سواه يموت، وكل مُلْكٌ سوى مُلْكَه يزول.

## الصلوات والطيبات

ثم اعطف عليها الصلوات، فالتحيات له مُلْكًا، والصلوات له عبودية، والتحيات لا تكون إلا لله، والصلوات لا تنبغي إلا لله، ثم اعطف على الصلوات: الطيبات، وهي تتناول: الوصف والكلام والفعل.  
فأما الوصف: فإنه سبحانه طَيِّبٌ لا يقبل إلا طَيِّباً؛ وأفعاله كلها طيبة، وصفاته أطَيْبٌ شيء، وهو إله الطيبين وربهم، وجيئه في دار كرامته هم الطيبون، ولا يُقرَّبُ منه إلا كل طَيِّبٌ، بل ما طَابَ شَيْءٌ قط إلا بطيبته سبحانه، فطيب كل ما سواه من آثار طيبته سبحانه، وكل مضاف إليه كبيته، وعبدة، وروحه، ونافته، وجنته هو طيب.

وكلامه طَيِّبٌ، وكلامه يتضمن تسييحه، وتحميده، وتكبيره، ومجده، والثناء عليه بآياته وأوصافه؛ ومن أمثلة هذه الكلمات الطيبات التي يُشْتَى عليه بها، والتي لا تجوز معانيها إلا له وحده لا شريك له: سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك.





وسبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر.  
وسبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم.  
وفعله كله طيب، ولا يصدر منه إلا كل طيب، ولا يُضاف إليه إلا الطيب،  
ولا يصعد إليه إلا الطيب.

وقد يقصد بالطيبات كذلك: التنبية على الإخلاص في العبادة وكونها كاملة خالصة عن الشوائب، أي أن ذلك لا يُفعل ويكون إلا لله.  
أو يقصد كذلك أن التحيات: العادات القولية، والصلوات: العادات الفعلية، والطيبات: الصدقات المالية.

ثم سلم على سائر عباد الله الصالحين، وهم عباده الذين اصطفى، لتمثل أمر الله لنبيه ﷺ: ﴿ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ وَسَلَّمَ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِينَ أَصْطَفَنَّ﴾ [النمل: ٥٩]، واستشعر عندها أن عليك في الصلاة حقاً للعباد مع حق الله، ذلك أن السلام دعاء، والله يطلب من المسلم أن يدعوه في صلاته لصفوة خلقه، ويريد منه تحية المخلوق كما قدم تحية الخالق، فقدم هذه التحية وابدا بأولى الخلق بها وهو النبي ﷺ لشرفه وعظمي حقه عليك، واستشعر قربه منك ولو بعدت بينك وبينه المسافات، واستحضره أمامك ليتملىء قلبك مهابة له، ولি�صدق أملك في أنه يبلغ سلامك ويردد عليك بما هو أوفي منه.

والسلام اسم من أسماء الله الحسنى، وتأويله: لا خلوت من الخيرات والبركات، وسلمك الله من المكاره وكل ما يوجب الذم، فإذا قلت: «السلام عليك أباها النبي» فاقصد به: اللهم اكتب لمحمد في دعوته وأمته السلامه من كل نقص، فتزداد دعوته على الأيام علو، وأمته كرامة وعز، وذكره ارتفاعا، وأما الرحمة فهي إيصال كل خير له، وإثابته على كل ما بذل في حقنا وقدم.



واستشعر شرف المقام الذي وضعك الله فيه، وكيف لا وأنت تسمع تشريف النبي ﷺ لكل من دخل في قوله:

«ما من أحد يسلم على ، إلا ردَ الله علىَ روحه حتى أردَ عليه السلام»<sup>(١)</sup>.  
فُتُرِدُ إليه روحه ﷺ لكي يرد عليك تحيةك ويحيي سلامك !! فأي أجر وأي فضل وأي فخر أعظم.

فأحضر في قلبك النبي ﷺ وشخصه الكريم، ولি�صدق أملك في أن سلامك يبلغه، ويرد عليك التحية بأحسن منها.

ثم سلم على نفسك، ثم على سائر عباد الله الصالحين، مستصحباً أهمية الصحبة الصالحة، ومعليناً قيمتها، مع استشعارك أن هذا السلام يعم كل عبد صالح في السماء والأرض، مما يجعل تارك الصلاة والمفرط فيه مقصراً في حق كافة المسلمين، لأنه أضاع حقهم عليه في الدعاء من مضى منهم ومن سيولد إلى يوم القيمة، ولذلك عظمت معصية تارك الصلاة. قال ﷺ:

«التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنكم إذا قلتم ذلك أصاب كُلَّ عبد في السماء والأرض»<sup>(٢)</sup>.

(١) صحيح: رواه أبو داود وأحمد والبيهقي عن أبي هريرة كما في السلسلة الصحيحة رقم: ٢٢٦٦.

(٢) صحيح: رواه أحمد والشیخان عن ابن مسعود كما في صحيح الجامع رقم: ٧٤٠٣، ومناسبة الحديث: عن عبد الله بن مسعود قال: كنا إذا صلينا مع النبي ﷺ قلنا السلام على الله قبل عباده، السلام على جبريل، السلام على ميكائيل، السلام على فلان وفلان، فلما انصرف النبي ﷺ أقبل علينا بوجهه قال: «لا تقولوا السلام على الله، فإن الله هو السلام، فإذا جلس أحدكم في الصلاة فليقل: التحيات لله والصلوات والطيبات .. الحديث».



## معنى الشهادتين في التحيات

ثم اشهد شهادة الحق التي بُنيت عليها الصلاة، والصلاحة حق من حقوقها، ولا تنفعك إلا بقريتها وهي الشهادة للرسول ﷺ بالرسالة، وختمت بها الصلاة كما قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «إِذَا قَلْتَ ذَلِكَ فَقَدْ قَضَيْتَ صَلَاتَكَ، إِنْ شِئْتْ فَقُمْ، وَإِنْ شِئْتْ فَاجْلُسْ». .

وهذا إما أن يحمل على انقضائهما إذا فرغ منه حقيقة كما يقوله الكوفيون، أو على مقاربة انقضائهما ومشارفته كما يقول أهل الحجاز وغيرهم، وعلى التقديرتين فجعلت شهادة الحق خاتمة الصلاة؛ كما شرع أن تكون هي خاتمة الحياة لأن «من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة»، وكذلك شرع للمتوضئ أن يختتم وضوءه بالشهادتين، ثم لما قضى صلاته أذن له أن يسأل حاجته.

وارفع السبابة وأنت تتشهد، واستشعر بذلك أنك تختتم صلاتك بخنق شيطانك وعصر أضلاعه وقهقهه بسبابة التوحيد، فقد كان عبد الله بن عمر رضي الله عنه إذا جلس في الصلاة وضع يديه على ركبتيه وأشار بأصبعه وأتبعها بصره، ثم قال: قال رسول الله ﷺ: «هي أشد على الشيطان من الحديد»<sup>(١)</sup>، يعني السبابة.

## الصلوة على النبي والآله

ثم استمر في هجومك على شيطانك وإلحاق الأذى به عن طريق ذكر اسم أكثر الخلق إغاظة له وانتصارا عليه، وهو رسول الله ﷺ، فتوسل إلى الله بالصلوة

(١) صحيح: رواه أحمد عن عبد الله بن عمر كما في مشكاة المصابيح / ٢٠٠ / ١.





على النبي ﷺ، فانها من أعظم الوسائل بين يدي الدعاء، وخير تمهيد لإجابتة، وقد جعل الدعاء آخر الصلاة كخير ختام.

وصل على آل محمد لكي تقر عين نبيك ﷺ باكرام أهله والصلاحة عليهم، كما صلية على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، والأنبياء كلهم بعد إبراهيم هم من آل إبراهيم، لذلك كان المطلوب لرسول الله ﷺ صلاة مثل الصلاة على إبراهيم وعلى جميع الأنبياء بعد إبراهيم وعلى آلم وأتباعهم المؤمنين، وهذا كانت هذه الصيغة من الصلاة أكمل وأفضل ما يصلى به على النبي ﷺ.

وجاءت التحيات على ذلك، أولها حمد الله، والثناء عليه، ثم الصلاة على رسوله، ثم الدعاء آخر الصلاة بقوله:

«أَوْبَارَكَ عَلَى مُحَمَّدٍ» أي أدم وثبت ما أعطيته له من الشرف والكرامة، وأصله من برک البعير إذا ناخ في موضعه ولزمه، وتطلق البركة على الزiyاده، ومعناها في الأصح أي بارك في رسالته التي جاء بها، فهو وإن فارقنا بروحه إلا أن تعاليمه خالدة، وبركتها: عمومها وانتشارها.

«أَوَّلَ مُحَمَّدٍ» هم كل من اقتفي الأثر ونهل من النبع، ومعنى البركة هنا نأخذ من شيخ الإسلام سفيان بن عيينة في تفسيره لقول الله تعالى: ﴿وَجَعَلَنَا مُبَارَّگا﴾. قال رحمه الله:

«مُعَلِّمًا للخير، وهذا يدل على أن تعليم الرجل الخير هو البركة التي جعلها الله فيه، فإن البركة حصول الخير ونماوه ودوامه، وهذا في الحقيقة ليس إلا في العلم الموروث عن الأنبياء وتعليمهم».

وهو نفس تفسير وهيب بن الورد الذي قال: «﴿وَجَعَلَنَا مُبَارَّگا﴾ أي كان يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر».





فهل نلت من هذا العلم وتعلمه شيئاً؟ وهل دعوت غيرك إلى الخير؟ وهل دللت على الحق أم سكتَّ وتواريت؟ هل نالك من بركة هذا الدعاء شيء أم لم يسمعه الله منك من الأساس؟ راجع نفسك وفكِّر جيداً قبل أن تسلم لتنطلق بعد التسليم هادياً وإلى الله داعيًّا آمراً ناهيًّا.

**لأول مرة:** أحس أن لي دوراً لم أقم به، وفرضية قصرت فيها،  
رسالة نسيتها، ودعاء دعوت الله به منذ زمن دون أن أعرف  
معناه أو أصل إلى مبتغاه، وهو أن أدعو إلى الله وأحدث الناس  
على الخير وأخرج من استطعت من الظلمات إلى النور، ومن  
بعد هذه الصلاة سأفكُّ فوريًّا وجديًّا في دوري مع أهل بيتي أولاً، ثم دوري مع  
جار المسكن والعمل؛ لتنالني البركة التي دعوت بها.



## احمد

«احمد»: أي محمود مستحق لجميع المحامد على ذاته وصفاته وفعاله، بل لا يستحق الحمد إلا هو، وهو كذلك محمود على كل الأحوال، في المسراء والضراء والشدة والرخاء؛ لأنَّه حكيم لا يجري في أفعاله غلط، ولا يعتريه الخطأ. واحمد أيضاً يعني حامد لذاته وأوليائه، أو بمعنى أنه الذي أجرى الحمد على لسان خلقه، ومن فضله العظيم وكرمه العميم أن نسب الحمد إليهم وإن كان الحمد من أعظم نعمه عليهم.

«مجيد»: وهو المتصف بالمجده، والمجده هو كمال الشرف والكرم والرفعة والصفات، وإذا قارن شرفُ الذاتَ حُسْنَ الفعالَ سُمِّيَ مجداً، والمجيد هو من مَجَدَ بفعاله، ومجده خلقه لعظمته.





## العنوان



ثم استعد بالله من مجتمع الشر كله امثالاً لوصية حبيبك ﷺ الذي كان يعلم أصحابه هذا الدعاء بعد الفراغ من التشهد:  
«إذا شهد أحدكم فليتعمّد من أربع: من عذاب جهنم، وعذاب القبر، وفتنة المحيي والممات، ومن شر المسيح الدجال، ثم يدع لنفسه بما بدا له»<sup>(١)</sup>.

والشر كل الشر في عذاب الآخرة وهو نوعان: عذاب القبر، وعذاب النار،  
أما أسبابه المؤدية إليه فهي الفتنة، وهي كذلك نوعان: كبرى وصغرى،  
فالكبرى هي فتنة الدجال وفتنة الممات، لأن المفتون بها لا سبيل له ليتدارك  
نفسه إذا سقط فيها.

وأما الفتنة الصغرى فهي فتنة الحياة وهي تشمل فتنة الأهل والمال  
والدنيا، وهي أهون من فتنة الممات والدجال؛ لأن المفتون بها يمكن أن يتدارك  
نفسه بتنوبة.

فإن قلت: ما فائدة تعوذ من هذه الأمور التي عصم الله نبيه منها؟ قلت: إنما ذلك لنلتزم خوف الله تعالى على الدوام ولنقتدي به أنته.

فإن قلت: فيما فائدة تعوذ والصحابة من فتنة المسيح الدجال مع علمه  
بأنه سيتأخر عن زمانه وزمان الصحابة بكثير؟! قلت: فائدته أن يتنتشر خبره  
بين الأمة من جيل إلى جيل وجماعة إلى جماعة حتى لا يلتبس على المؤمنين أمره

(١) صحيح: رواه النسائي عن أبي هريرة كما في صحيح الجامع رقم: ٤٣٢.



عند خروجه، ويتتحققوا أمره، ويعرفوا أن جميع دعاويه باطلة كما أخبر بذلك رسول الله ﷺ.

وهذا الدعاء من العام بعد الخاص لأن عذاب القبر داخل تحت فتنة الممات،  
وفتنة الدجال داخلة تحت فتنة المحيا.

وهذا من أوكد أدعية الصلاة حتى أوجب بعض السلف والخلف الإعادة على من لم يدعُ به في التشهد الأخير.

والدعاء الآخر الذي شُرع لك أن تدعوه به بين التشهد والتسليم هو الاستغفار لتختم صلاتك بطلب المغفرة كما بدأتها بطلب المغفرة:

«اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما أسرفت، وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت»<sup>(٤)</sup>.

وأذن للمصلي في ختام صلاته أن يتخير من المسألة ما يشاء، وأنه قيل له:  
ختير من الدعاء ما يشاء، فقد أدت الحق الذي عليك، وبقى الحق الذي لك.

والدعاء في هذا محل السلام أفضل من الدعاء بعد السلام، وأنفع للداعي، لأن المصلي قبل سلامه في محل المناجاة والقربة بين يدي ربه، فسؤاله في هذه الحال أقرب إلى الإجابة من سؤاله بعد انصرافه من بين يديه.

الأول مرة: أعرف قيمة كنز الدعاء بعد التشهد، فأدعوا الله  
بحاجتي عندها، وأتضرع إليه بما أرجوه بعد أن عرفت فضل  
الدعاء في هذا المقام، لذا أدخرت أهم الدعوات وأغلق  
الأمنيات لهذا الوقت المبارك.



(۱) رواہ مسلم / ۱۵۳۴.





## التسلیم



وانو بالتسليم التحلل من الصلاة كما تتحلل بالحلق من الإحرام، وقصد به إذا كنت إماماً الدعاء من وراءك بالسلامة التي هي أصل الخير وأساسه، فشرع من وراءك أن يتحلل بمثل ما تحلت به، وفي ذلك دعاء لك وللمصلين معك بالسلام، ثم شرع ذلك لكل مصلٍ وإن كان منفرداً، فليس أحسن من هذا التحلل المتضمن الإحسان إلى إخوانك المؤمنين.

وقصد عند التسليم السلام على الملائكة والحاضرين، وانو به ختم الصلاة، واستشعر شكر الله سبحانه على توفيقه لإنعام هذه الطاعة، وتوهم أنك موعد لصلاتك هذه، وأنك ربما لا تعيش مثلها، ثم أذق قلبك الوجل والحياء من التقصير في الصلاة، وخفْ أن تردد عليك، وخش من عدم القبول رغم أخذك بكل أسباب القبول، فربما كنت مقوتاً بذنب ظاهر أو باطن وأنت لا تعلم، فترد صلاتك في وجهك، ويذهب تعبك أدراج الرياح.

واستشعر بقلبك الحزن لأنصارك من بين يدي الله إلى أشغال الدنيا والعائق والشواغل التي استرحت منها ساعة وقفك لربك؛ وقد ذاق قلبك ويلاتها قبل دخولك إلى الصلاة، حتى عاين لذةقرب ونعم الإقبال على الله، واذكر معافاتك منها مدة الصلاة، ثم استشعر أنك راجع إليها بتسليمك، لذا أحمل همَّ انقضاء الصلاة واحزن لفراقها، فإنك تصرف من مناجاة من كل سعادتك في مناجاته، إلى مناجاة من كل الأذى والهم والغم والنكد في مناجاته.



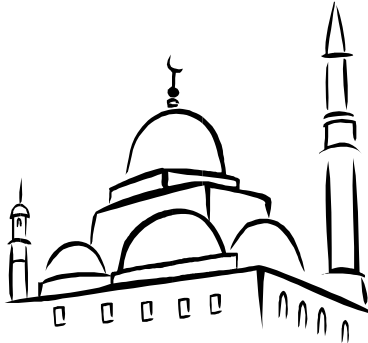


ولن يشعر بذلك إلا من كان قلبه حيًّا معمورًا بالإيمان، عالِمًا بما في مناجاة الخلق ومخالطتهم من الأذى والنكد، وضيق الصدر وظلمة القلب، وفوات الحسنات، واكتساب السيئات، وتشتت الذهن عن مناجاة الله تعالى عز وجل، وأما الأموات فهيهات أن يفهموا هذه الكلمات أو يعرفوا طعم العذب الفرات.





## وأخيراً.. ثمرة الصلاة



كما أن ثمرة الصوم تطهير النفس، وثمرة الزكاة تطهير المال، وثمرة الحج وجوب المغفرة، وثمرة الجهاد تسليم النفس إلى الله، وقد اشتراها سبحانه من العباد، وجعل الجنة ثمنها؛ فالصلاحة كذلك ثمرتها الإقبال على الله، وإقبال الله سبحانه على العبد، فالإقبال على الله هو مفتاح الانتفاع بالصلاحة كما أنه ثمرة من ثمرات الصلاة.

ولهذا لم يقل النبي ﷺ: جعلت قرة عيني في الصوم ولا في الحج والعمرة ولا في شيء من هذه الأعمال، وإنما قال: «وجعلت قرة عيني في الصلاة»<sup>(١)</sup>.

وتأمل قوله ﷺ: «وجعلت قرة عيني في الصلاة» ولم يقل: «بالصلاحة»، إعلاماً منه بأن عينه لا تقر إلا بدخوله في الصلاة كما تقر عين المحب بلامسته لحبيبه، وتقر عين الخائف بدخوله في محل أنسه وأمنه، فقرة العين بالدخول في الشيء أتم وأكمل من قرة العين به قبل أن الدخول فيه.

ولما أراد النبي ﷺ الخلود إلى راحة قلبه من حزنه وألمه وراحة جسده من تعبه ونصبه قال: «يا بلال! أقم الصلاة .. أرحنا بها»<sup>(٢)</sup>.

(١) صحيح: رواه أحمد والنسائي عن أنس كما في صحيح الجامع رقم: ٣١٢٤.

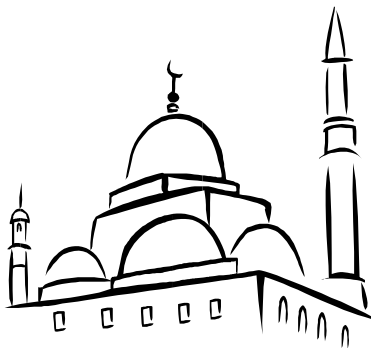
(٢) صحيح: رواه أحمد وأبوداود عن رجل كما في صحيح الجامع رقم: ٧٨٩٢.



وأما من لغا في الكلام وارتكب الآثام وشبع حتى صار بطنه كبطن الدب من الحرام، فمن أين يأتيه الخشوع والراحة؟! وهذا حال أكثر الناس اليوم: يتعاطى أحدهم أسباب قسوة القلب واحدا تلو الآخر، ثم يقوم للصلوة يطلب المعجزات ويتضرر الفتوحات، وجوارحه .. آه من جوارحه .. كل جارحة في بلد أو حارة، أما قلبه فقد مات.



## موجز الأسرار



هام وعاجل: وهو بمثابة ورد  
محاسبة نوعي تقيس به مقدار  
خشوعك في صلاتك، فتستدرك إن  
كنت قد قصرت، وتشكر إن كنت  
قد وقفت فخشعت، وتستطيع به أن ترى صلاتك بوضوح في مرآة الحق، وتزن  
نقوى قلبك بدقة باستخدام ميزان الخير.

وهذا الموجز هو خلاصة الكتاب وعصارة الصفحات، فإن استطعت أن  
تنقش معانيه على كفّك لتحفظها، أو تعلّقه في غرفة نومك لتذكّر به نفسك قبل  
كل منام فافعل، ثم استرجع معانيه قبل أي صلاة، وحاسب نفسك كل ليلة على  
تحقيق هذه المعاني ، وهي كما يلي:

### في الوضوء:

- لا تنس دعاء الفراغ من الموضوع.
- صلّ بعد الموضوع ركعتين إن استطعت.
- استحضر بقلبك نية الطهارات الثلاثة: من الشرك والذنب والدنس.

### في المشي إلى المسجد:

- انو بمشيك إلى المسجد أنك عائد إلى الله لتصالحه في بيته.

### في التكبير:

- جدد صدقك وفرغ قلبك مما سوى الله.
- اطرد الكبر أو شبهة الكبر من قلبك.





- اقصد إجلال الله وتعظيمه بالقلب واللسان.

### **في دعا الاستفتاح:**

- استفتاح التعظيم: املاً منه صدرك بعظمة الرب سبحانه.
- استفتاح المغفرة: انو به تجديد توبتك وأثبتت الله صدق توبتك عملياً بعد الفراغ من الصلاة.

### **في الاستعاذه:**

- اقصد الاستعانة بركن الله الشديد وسلطانه العظيم على أعدى أعدائك، والاحتماء بالله واللجوء إليه.

### **في الفاتحة:**

- قف عند رأس كل آية وانتظر جواب الله عليك.
- حَقُّ الْحَمْدِ بِلِسَانِكَ وَجُواهِرِكَ.
- تأمل في مظاهر رحمة الله لتصل إلى حبه.
- توهم حالك يوم الدين.
- اقصد الهدایات السبع عند قولك: ﴿أَهْدِنَا﴾.
- اعزز على السير على الصراط المستقيم بمراتبه الستة.
- راجع نفسك أن تكون من عرف الحق ثم حاد عنه فتكون من المغضوب عليهم، أو من ضل طريقه إليه ف تكون من الضالين.

### **في التأمين:**

- تفاءل بالإجابة وأيقن بها.
- انو أن يوافق تأمينك تأمين الملائكة ليُعفر لك.
- ارفع به صوتك لأن شعار الإسلام ويغيظ يهود.





### **في الركوع:**

- اقصد تعظيم الله وحده.
- أخرج من قلبك أي تعظيم لأحد سواه.
- راجع نفسك في خضوع كل جوارحك لله بلا استثناء، وكل أحوالك بلا استثناء، وكل أوقاتك بلا استثناء.
- احذر الخضوع الموسمي المؤقت، وراجع نفسك لعلك ساقط في براثنه وأنت لا تشعر.

### **في القيام من الركوع:**

- جدد إرسال رسائل الحمد اللامتناهي إلى الله.
- أيقن بتفرد الله بالمنع والعطاء.
- انِّي غفران الذنب إذا وافق حملك حمد الملائكة.

### **في السجود:**

- تحقق بالفقر والذل.
- البس ثوب العزة والغنى بالله.
- تلذذ بالقرب من ربك.
- أسقط ذنوبك وأوزارك من على عاتقك.
- اقتنص فرصة الدعاء في السجود.
- لا تنس عبودية المراجمة.

### **في الجلوس بين السجدتين:**

- اقصد طلب المغفرة في استغاثة وتضرع، يساعدك على هذا: هيئة الجش على الركب.





- استحضر شدة حاجتك إلى الدعاء الجامع المؤثر بأن يغفر الله لك ويرحلك ويعافيوك ويهديك ويرزقك.

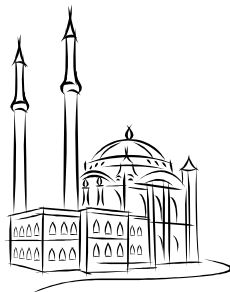
## في التشهد:

- اقصد بها وداع الصلاة.
- سلم على النبي ﷺ واستحضره أمامك يرد عليك.
- استشعر أهمية الأخوة العامة مع جموع المؤمنين، والأخوة الخاصة مع الصحبة الصالحة.
- جدد توحيدك بالشهادتين.
- راجع نفسك في قيامك بواجبك في الدعوة إلى الله.

## في التسليم:

- استشعر لوعة الفراق وألم العذاب بالرجوع إلى هموم الدنيا وأكدارها.
- انو بالتسليم السلام على الملائكة والحاضرين.

وأخيراً .. ومع كل ما سبق .. إياك أن تننس المفاتيح<sup>(١)</sup> ..

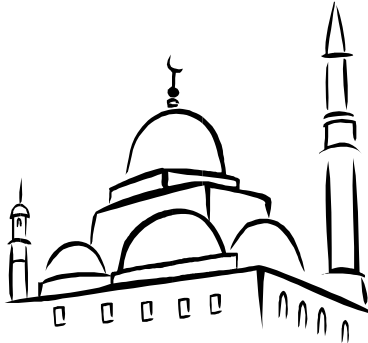


(١) مفاتيح الحلاوة في صفحة (٥).



# هكذا صلوا نهل صلينا؟!

دلائل الحُب لا تخفي على أحد  
كحامل المسك لا يخفي إذا عبنا



ومن سير المحبين اخترت لك:

- عن ابن المنكدر قال: لو رأيت ابن الزبير يصلِّي كأنه غصن شجرة تصفقها الريح والمنجنيق يقع هاهنا وهاهنا، وعن مجاهد قال: كان ابن الزبير إذا قام في الصلاة كأنه عود من الحشوع، وعن يحيى بن وثاب أن ابن الزبير كان يسجد حتى تنزل العصافير على ظهره ولا تخسبه إلا جذع حائط.
- كان مسلمة بن يسار في المسجد فانهدمت طائفة من المسجد، فقام الناس ولم يشعر أن اسطوانة المسجد قد انهدمت !!
- وهذا يعقوب الحضرمي لم يُر في زمانه مثله، بلغ من زهده أنه سُرق رداءه عن كتفه وهو في الصلاة، ورُد إليه ولم يشعر.
- وقع حريق في بيت علي بن الحسين وهو ساجد، فجعلوا يقولون: يا ابن رسول الله النار.. النار، فلما رفع رأسه حتى أطفئت، فقيل له في ذلك فقال: «ألهنتي عنها النار الأخرى».
- وكان مسلم بن يسار يقول لأهله إذا دخل في صلاته: «تحذروا فلست أسمع حدثكم».
- وهذا محمد بن إسماعيل البخاري خرج مع قوم إلى حائط مزرعة، فقام يصلِّي بالناس الظهر، فلما فرغ قام يتطوع، فلما فرغ من تطوعه رفع ثوبه وقال



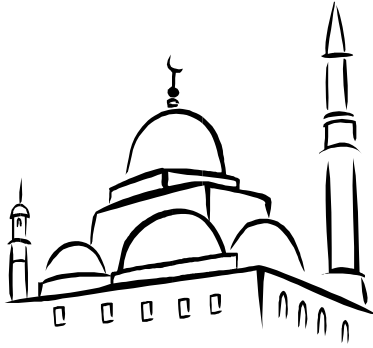


لبعض من معه: انظروا هل ترون تحت قميصي شيئاً؟ فإذا زنبور قد أَبْرَهَ في  
ستة عشر، أو سبعة عشر موضعًا، وتورّم ذلك من جسده، فقال بعض  
القوم: كيف لم تخرج من الصلاة في أول ذلك؟ قال: كنت في سورة  
فأُحِبِّتُ أن أَتَهَا!!

- وهذا محمد بن يعقوب الأخرم يقول: ما رأينا أحسن صلاة من صلاة محمد بن نصر المروزي، كان الذباب يقع على بدنـهـ يعني الزنبورـ ولا يذبه عن نفسهـ، ولقد كـنا نتعجبـ من حـسنـ صـلاتـهـ وـخـشـوعـهـ وهـيـتـهـ لـلـصـلاـةـ، كان يـضـعـ ذـقـنـهـ عـلـىـ صـدـرـهـ، فـيـتـصـبـ كـأـنـهـ خـشـبـةـ مـسـنـوـدـةـ.
  - وكان الربيع بن خثيم يقول: ما دخلت في صلاة قط فأهمني فيها إلا ما أقول وما يقال لي.
  - وقيل يوماً لعامر بن عبد الله: هل تحدّثك نفسك في الصلاة بشيء؟ قال: نعم، بوقوفي بين يدي الله، ومنصرفي إلى إحدى الدارين؛ الجنة أو النار. قيل: فهل تجد شيئاً مما نجد من أمور الدنيا؟ فقال: لأن تختلف الأسئلة في أحب إلى من ذلك.
  - وعن الحسن بن عمرو الفزاري قال: حدثني مولى لعمرو بن عتبة قال: كنا نخرج إلى العدو فلا نتحارس لكثرـةـ صـلاتـهـ، ورأـيـتهـ لـيـلـةـ يـصـليـ فـسـمعـناـ زـئـيرـ الأـسـدـ فـهـبـنـاـ وـهـوـ قـائـمـ يـصـلـيـ لـمـ يـنـصـرـفـ، فـقـلـنـاـ لـهـ: أـمـاـ خـفـتـ الأـسـدـ؟ـ فـقـالـ: إـنـيـ لـأـسـتـحـيـ مـنـ اللهـ أـنـ أـخـافـ شـيـئـاـ سـواـهـ.



# لِيَرِسْ اللَّهُ مَا أَصْنَعَ !!



ليكن هذا شعارك وأنت تودع  
آخر صفحة من صفحات الكتاب،  
وقل لنفسك وخطبها بسانك  
وقلبك: سأخرج من هذا الكتاب  
والصلاوة عندي: قلب يتأثر.. وروح ترقى.. ونفس تتقوى.. وعزم يتبدىء،  
وسأبدأ من اللحظة.

واعلم أن كل يوم يمضي عليك دون أن تضع الكتاب موضع التنفيذ يجعل  
فرصة العمل به أصعب، والتلذذ بمعانيه أقرب إلى المستحيل، فبادر بادر ..  
واياك ورأس مال الكسالى والعاجزين من التسويف والتمني، وأدرك عمرك أن  
يضيع، فكل يوم يمر من أيامك هو من رأس مالك ويقرّبك من مآلوك.

والناس في قراءة أي كتاب أنواع، فمنهم البصير، ومنهم الأعور،  
ومنهم الأعمى، ومنهم الأعمش، وهي أوصاف البصائر لا الأ بصار،  
والضمائر لا المظاهر.

والمحروم كل الحرمان منهم من خرج من القراءة وقد عرف الطريق لكن لم  
يمش فيه، إما لأنه أغلق في وجهه الباب فما نالته رحمة الوهاب، وإما لأنه قرأ  
الكتاب في عجلة دون تدبر فخررت المعاني من حيث دخلت دون أن ييقن في  
القلب منها شيء، فهل أنت منهم؟!



أخي .. ألا تخشع حتى يخشع الكافر؟!! لكنه للأسف .. الخشوع الذي لا قيمة له والذلة التي لا تنفع صاحبها، وذلك يوم القيمة حين يقف الكفار أمام الجبار **﴿خَشِعَةً أَبْصَرُهُمْ تَرَكُّعُهُمْ ذَلَّةً﴾** [القلم: ٤٣].

لكن الأمل باق ما بقيت فيك الحياة، والأمر كما وصفه علي بن أبي طالب رض حين قال متفائلاً مستبشرًا: «بقيه عمر المرء ما لها ثمن؛ يُدِرِّكُ فيها ما فات، ويُحْيِي ما أُمات». 

وتجربتي مع هذا الكتاب أنه كلما قرئ استقرت معانيه في القلب، وأصبحت أهدافه ودنا جناه، فاقرأه مرة بعد مرأة ليتم لك مرادك ويتضاعف حصادك ويتحقق مرادك كلما قرأت وأعددت.

وهذه الإعادة ستجعل المعاني أكثر استقراراً في القلب، وأسهل استجلاباً في الصلاة، وستهدم السد الذي أقامه الشيطان بين عقلك وقلبك ليخشع القلب بعد أن وعى العقل.

واحتفظ بنسخة دائمة منه في مكتبتك لا تفرط بها مهما حدث، لترجع إليها كلما دب إلى صلاتك الفتور وزار قلبك الوهن.

والآن .. ضعوا يديكم في يدي، ولنجدد العهد مع الله من جديد على أن نصليله كما يريد، وأن نلبي دعوة هذا الكتاب لإنقاذ صلاتكم، ولنحوّل حروف هذا الكتاب إلى شهود لنا يوم الحساب، ولتخرج كلماته من شرنقة الصفحات لتحلق في أجواء السماوات، ولتحول العبارات من كتل هامدة بين السطور إلى





قوة دافعة وطاقة وثابة؛ تهوي بقلوبنا إلى محراب الصلاة لنرتقي ونرتقي، ومع الأحبة في بيوت الله نلتقي، وعندها فحسب ندرك ونصيب هدف الصلاة بحق ونحقق مقصودها.

كتبه حامداً تائباً  
القير إلى عفوه وصفحه

**د. خالد أبو شادي**

بَيْضَ اللَّهِ وَجْهُهُ وَوَقَاهُ  
أَسْكَنَ اللَّهَ مِنْ قَالَ آمِينَ

حُسْرَةُ الْفَوْتِ يَوْمَ أَنْ يَلْقَاهُ  
جَنَّةُ الْفَرْدَوْسِ وَاسْتِجَابَ دُعَاهُ





المحتويات



**٣ ..... أياكم بطل هذه القصة؟!**

**٥ ..... مفاتيـح الـحـلاوة**

**١١ ..... أـولـةـ!!**

**١٧ ..... اـسـتـجـادـاـدـ المـفـرـرـةـ!!**

**١٩ ..... الصـرـبـةـ القـاضـيـةـ**

**٢١ ..... سـرـ الصـلـاـةـ الإـقـبـالـ**

**٢٢ ..... الـوـضـوءـ**

**٢٤ ..... الـذـهـابـ لـلـمـسـجـدـ**

**٢٥ ..... اـسـتـقـبـالـ القـبـاـةـ**

**٢٦ ..... التـكـبـيرـ**

**٢٧ ..... عـبـودـيـةـ الـاسـفـتـاحـ**

**٢٩ ..... الـاسـتـعـاذـةـ**

**٣١ ..... تـفـاعـلـيـةـ الـقـرـاءـةـ**

**٥١ ..... التـأـمـيـنـ وـرـفـعـ الـيـدـيـنـ**

**٥٣ ..... الرـكـوعـ**

**٦١ ..... الـقـيـامـ مـنـ الرـكـوعـ**

**٦٥ ..... حـنـنـ تـكـلمـتـ الصـلـاـةـ!!**



# أول مرة أصلبي

الله أكبر .. سبحان رب العالمين .. ربنا رب الحمد .. سبحان رب الاعلى



- |       |                                         |   |
|-------|-----------------------------------------|---|
| ٦٧    | ..... على موائد السجود                  | ▪ |
| ٧٨    | ..... حمالك بين السجدتين                | ▪ |
| ٨١    | ..... السجدة الثانية                    | ▪ |
| ٨٢    | ..... التكرار                           | ▪ |
| ٨٣    | ..... الجلوس للتشهد ومعنى التحيات       | ▪ |
| ٩٠    | ..... التعوذ                            | ▪ |
| ٩٢    | ..... التسلية                           | ▪ |
| ..... |                                         | ⊗ |
| ٩٥    | ..... وأخيراً .. ثمرة الصلاة؟!          | ⊗ |
| ٩٧    | ..... موجـز الأـسـرار                   | ⊗ |
| ١٠١   | ..... هـكـذا صـلـوا فـهـلـ صـلـيـنـاـ؟! | ⊗ |
| ١٠٣   | ..... لـيـرـيـنـ اللهـ ماـ أـصـنـعـ     | ⊗ |
| ١٠٧   | ..... الـمـحـتـويـات                    | ⊗ |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ





## أولاً: الكتاب

(١) شباب جنان (كتاب + كتيبات متفرقة: سلامة قلبك - غرامة تأخير - أحلى صحبة - نقطة رجوع):

سلسلة تستهدف الشباب، فالشباب بذرة غالبة منحها الله لكم يا شباب، وترك لكم أن تخاروا الأرض التي تبدرون فيها:  
إما الأرض الطيبة وهي بيئة الخير على أن ترعوها وتعاهدوها بغيث الإيمان  
وزاد الخير، وتحموها من الآفات والمهلكات، وإما أن ترموا بها في أرض بور هي صحبة الشر؛ حيث لا ماء يروي القلب ولا هواء يعشّه ويغذّيه.  
والشمرة الأكيدة: شجرة ساقها من ذهب في الجنة تستظلون تحتها، أو شجرة زقوم ملتهبة في جهنم تُعذّبون بها، ولكنكم وحدكم مطلق الاختيار.

## (٢) معًا نصفع الفجر القادم:

كتاب بيت الأمل في القلوب وبيّن بمحمية الانتصار عن طريق إشاعة: خصوصية الألم، وخصوصية الأمل، وخصوصية السنن، وخصوصية العمل، وخصوصية المهم.

## (٣) دَدَ إِلَيْ رُوحِي (الجزء الثاني: بأي قلب نقاوه وجرعات الدواء):

موسوعة قليلة شاملة موضوعها القلوب، وتتناول قصة قلب أصبح بأمراض خطيرة أو شرك معها على الملائكة، فادخل العناية المركزة الإيمانية، وهناك امتناع عن كثير من آفات عديدة كانت سبب مرضه، ثم تلقى جرعات دواء مكثفة قارب معها على الشفاء، لكنه تعرض لانتكاسة مفاجئة أنقذ منها في آخر لحظة، ثم واصل على العلاج حتى أتم الشفاء، وأنهى فترة النقاوة، ثم خرج بفضل الله أقوى وأفضل مما كان، يُداوي ويشفى بإذن الله غيره بعد ما تداوى وُشفي.





**٤) هبّي يا ريح الإيمان (كتاب + كتيبات متفرقة):**

كتاب يحوي عشر نسخات تهدف إلى زيادة الرصيد الإيماني ودعم الذاتية التعبدية.

**٥) سباق نحو الجنان:**

كتاب يتناول صفات القلوب المتسابقة نحو الآخرة، ورسوم الاشتراك في السباق، مع ذكر الواحات التي تؤوي إليها القلوب، والعقبات التي تعترضها، مع وصايا عشر تساعد على البدء فوراً في السباق.

**٦) صفات رابحة (كتاب + كتيبات متفرقة):**

عشر صفات تعبر عن عشر عبادات متنوعة تتضمن كل صفة منها: تسهيلات الصفة أي ما يعينك عليها، وأرباحها وتشمل ثوابها الذي يدفعك إليها، والشروط الجرائية.

**٧) رحلة البحث عن اليقين:**

يتناول معنى اليقين، وكيف غرس النبي ﷺ اليقين، والعقبات التي تحول دونه، وتواهم اليقين، وكيف الوصول إليه.

**٨) رحلة المشاق .. العمرة:**

كتاب جديد في موضوعه يحوي فوائد جمة ومعاني غزيرة تكشف الأسرار الباطنة للعمرة.

**٩) رحلة المشاق .. الحج والعمرة:**

كتاب يشمل أسرار العمرة إضافة إلى أسرار من الحج، وهو ضعف كتاب العمرة تقريباً، وفيه قرابة ضعف فرائه.



**(١٠) أول مرة أصلبي:**

وهو هذا الكتاب الذي بين يديك، وهي رائعة من روائع ابن القيم، هدّبها وبسطّتها وشرحها وأضفت إليها أضعاف معانيها، لتجعل بإذن الله لصلاتك طعماً آخر ومذاقاً أروع، وستحس أنك لم تكن تصلي قبلها، فشتان ما بين صلاتك هذا الكتاب وصلاتك بعده، ومن هنا جاء اسم الكتاب، لأنها تجربتي الشخصية معه التي أردت أن أقلّلها لك، ولا أحرمك منها مثقال ذرة، فأقبل على حياتك الجديدة في ظل صلاتك اللذيند الممتلئة بالمعاني الجليلة.

**(١١) ونطّق الحجاب:**

وهي رسالة تناطح الأخ المسلمية تعلمها الطريق إلى أفضل حجاب من خلال سردها لشمرات الحجاب المزهرا، وأشواك التبرج المهلكة، ويركّز الكتاب على الحجاب كسلوك قبل أن يكون زياً.

**ثانياً: الإصدارات الموسمية:****(١٢) من الطلاق:**

هو كتاب يتناول شهر رمضان كزائر عزيز، معه الهدايا الغاليات، والتي تتطلب مناراً الجميل من قيام ودعاء وقرآن.

**(١٣) سهام الخير .. عشر ذي الحجة:**

يجوي عشر عبادات موزّعة على الأيام العشر. مع التحدّث عن فضائل هذه العبادات، مع تمهيد بفضل هذه الأيام.

**(١٤) المهاجرون الجدد:**

دروس ثمانية من الهجرة من تمثّلها نال أجر المهاجرين وإن لم يقطع الصحاري والقفار.





### ١٥) الاعتكاف .. تربية الأيام العشرة:

يتحدّث عن مقاصد الاعتكاف العشرة، مع إبراز أفضل عبادات المعتكف، والتعريض لسموم الاعتكاف أي محظوراته.

### ثالثاً: قريباً

#### ١٦) يا صاحب الرسالة:

كتاب يخاطب من حمل دعوة الإسلام، واحترق قلبه كمدا على حال أمتنا، فأضاء بهمته ما حوله، وفي الكتاب: علامات حمل هذا المهم النبيل، وكيف يُقدّم صاحب الرسالة الدعوة في اختياراته من اختيار زوجة وبذل وقت، وكيف يضمن أن لا تفارقه في أي من لحظات حياته، وما هي الحواجز التي تحول بينه وبين هذا المهد النبيل، وما الذي يجعل الخير ينتفخ من بين جوانحه تهيب بالناس أن يهتدوا، ويتحققوا بالركب المبارك والقافلة التي يقودها سيد الكونين محمد.

#### ١٧) المعركة الأخيرة:

كتاب يهدف إلى تجسيد عداوة الشيطان لديك إلى عداوة حسية ملموسة، وعلى شكل معركة لأن هذه هي حقيقة العلاقة بينك وبينه، وذلك عن طريق استعراض عداوة الشيطان التاريخية لك، واستعراض أسلحته والأسلحة المضادة لوجهة كل سلاح من أسلحته، مع وضع خطة تفصيلية خطوة بخطوة للتغلب عليه ودحره ذليلاً صاغراً.

